«TE HE AMADO» (Ap 3,9)
La pobreza cisterciense a la luz
de la Exhortacion Apostdlica Dilexi te del Papa Le6n XIV

Carta circular 2026

Hermanos y hermanas:

Comienzo esta carta circular mientras viajo entre nuestros monasterios de Nigeria. Durante el
Adviento me propuse leer la Exhortacion Apostélica del Papa Ledn XIV sobre el amor a los pobres,
pues ¢acaso no celebramos en el Adviento y la Navidad el misterio de que Cristo se hizo pobre por
nosotros? San Pablo escribe a los cristianos de Corinto: «Ya conocen la generosidad de nuestro
Senor Jesucristo que, siendo rico, se hizo pobre por nosotros, a fin de enriquecernos con su pobreza
» (2 Co 8,9).

El Papa Ledn cita estas palabras de san Pablo en el n. 18 de su exhortacién apostdlica Dilexi te,

publicada el 4 de octubre de 2025:
Toda la historia veterotestamentaria de la predileccion de Dios por los pobres y el deseo
divino de escuchar su grito —que he evocado brevemente— encuentra en Jesus de
Nazaret su plena realizacion. En su encarnacion, El «se anonadé a si mismo, tomando la
condicion de servidor y haciéndose semejante a los hombres. Y presentdndose con
aspecto humano» ( Flp 2,7), de esa forma nos trajo la salvacion. Se trata de una pobreza
radical, fundada sobre su mision de revelar el verdadero rostro del amor divino (cf. Jn
1,18; 1 Jn 4,9). Por tanto, con una de sus admirables sintesis, san Pablo puede afirmar:
«Ya conocen la generosidad de nuestro Sefior Jesucristo que, siendo rico, se hizo pobre
por nosotros, a fin de enriquecernos con su pobreza» ( 2 Co 8,9).1

En este pdrrafo, el Papa Ledn une los conceptos de pobreza y humildad, dos realidades muy
queridas para nuestros Padres de Cister. Asi, la Carta Caritatis Prior exhorta: «Deben mantener
una sola regla, un solo orden y la misma observancia: en el alimento y en el vestido, en la pobreza
y en la humildad, en todo sin excepcidn».? Aelredo de Rievaulx va ain mas lejos al advertir que «la
pobreza exterior, si no se lleva con humildad de corazén, facilmente se transforma en orgullo».? La
traduccion al espafiol de Dilexit puede encontrarse en

Reflexionar sobre la pobreza y el cuidado de los pobres no solo nos remite a los Padres de Cister,
sino —y quizd esto sea aun mas importante— al corazén mismo del Evangelio, al Corazén de
Jesucristo. Por ello, esta exhortacidn apostdlica del Papa Ledn XIV no puede leerse separadamente
del pensamiento de su amado predecesor, el Papa Francisco. Fue el Papa Francisco quien inicid
esta exhortacidn, pero no pudo concluirla. Existe una clara conexién con su ultima enciclica,
fechada el 24 de octubre de 2024, titulada Dilexit nos, sobre el amor humano y divino del Corazén
de Jesucristo. En ella muestra que humildad y pobreza van juntas y no deben separarse:

' La traduccion al espafiol de Dilexit puede encontrarse en: https:/www.vatican.va/content/leo-
xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html Las citas se toman de esta traduccion.

* Carta Caritatis Prior, cap. 3. Unam regulam, unum ordinem, eandemque observantiam in cibo et vestitu, in paupertate
et humilitate, in omnibus omnino rebus teneant, in: J-B Van Damme (ed.), Les plus ancienes textes de Citeaux, ASOC 9
(1953), p. 43.

* Speculum caritatis. I, 25: Exterior paupertas, nisi humilitate cordis fulciatur, facile in superbiam vertitur.



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html

«Hechos pobres de espiritu, nos acercamos a los pobres, que son los mas queridos por Dios».
«Cuando nuestro corazén acoge el amor de Cristo con plena confianza y permite que su fuego se
extienda en nuestra vida, nos hacemos capaces de amar a los demas como Cristo lo hizo, con
humildad y cercania hacia todos».>

No hace falta decir que el tema de la pobreza y la humildad tiene también un gran valor para
nosotros como cistercienses, en una lglesia y un mundo donde no es facil ser «pobres con Cristo
pobre ».®

I. Razones de esta carta circular

Esta carta circular invita a todas las comunidades a acoger Dilexi te, a meditarla juntasy a

traducirla en formas concretas de vida. Es también una llamada a encarnar de nuevo la intuicién

de nuestros Padres: ser pobres con el Cristo pobre, o en palabras del Papa Ledn:
Por tanto, debemos sentir la urgencia de invitar a todos a sumergirse en este rio de luz
y de vida que proviene del reconocimiento de Cristo en el rostro de los necesitados y de
los que sufren. El amor a los pobres es un elemento esencial de la historia de Dios con
nosotros y, desde el corazén de la Iglesia, prorrumpe como una llamada continua en los
corazones de los creyentes, tanto en las comunidades como en cada uno de los fieles.
La Iglesia, en cuanto Cuerpo de Cristo, siente como su propia “carne” la vida de los
pobres, que son parte privilegiada del pueblo que va en camino. Por esta razoén, el amor
a los que son pobres —en cualquier modo en que se manifieste dicha pobreza— es la
garantia evangélica de una Iglesia fiel al corazén de Dios.’

Otra razén de esta carta es responder a la llamada del Papa Ledn a no volvernos ni permanecer
indiferentes ante los pobres,

es necesario asociar un cambio de mentalidad que pueda incidir en la transformacién
cultural. En efecto, la ilusién de una felicidad que deriva de una vida acomodada mueve
a muchas personas a tener una vision de la existencia basada en la acumulacion de la
riqgueza y del éxito social a toda costa, que se ha de conseguir también en detrimento de
los demas y beneficidndose de ideales sociales y sistemas politicos y econdmicos
injustos, que favorecen a los mds fuertes. De ese modo, en un mundo donde los pobres
son cada vez mds numerosos, paraddjicamente, también vemos crecer algunas élites de
ricos, que viven en una burbuja muy confortable y lujosa, casi en otro mundo respecto
a la gente comun.®

éNos atrevemos, como monjes y monjas, a mirarnos en el espejo de estas palabras?
Ademas, deseo sensibilizaros mas sobre el tema de la desigualdad en nuestra Orden entre quienes

tienen mucho y quienes tienen poco. Es un tema al que me he referido muchas veces y que, a mi
juicio, merece mayor atencidn, no solo a nivel de la Orden y de las Conferencias Regionales, sino

# Papa Francisco, Dilexit nos, 190.

5 Idem, 203.

® Exordium Parvum, cap. 15, in: Chrysogonus Waddell, Narrative and Legislative Texts from Early Citeaux, Citeaux:
Commentarii Cistercienses, 1999, p. 405-406. Eligentes sibi locum solitarium, pauperem et ab hominum habitatione
remotum, ut ibi pauperem Christum pauperes sequerentur.

" Dilexit te, 103.

8 Dilexit te, 11.



también en las comunidades. Esta desigualdad no se refiere Unicamente a la abundancia o
carencia de recursos financieros.

Al mismo tiempo, deberiamos hablar quizds mas correctamente de los numerosos
rostros de los pobres y de la pobreza, porque se trata de un fendmeno variado; en
efecto, existen muchas formas de pobreza: aquella de los que no tienen medios de
sustento material, la pobreza del que estda marginado socialmente y no tiene
instrumentos para dar voz a su dignidad y a sus capacidades, la pobreza moral y
espiritual, la pobreza cultural, la del que se encuentra en una condicién de debilidad o
fragilidad personal o social, la pobreza del que no tiene derechos, ni espacio, ni libertad.®

Estas distintas formas de pobreza pueden darse tanto dentro de las comunidades como entre
ellas. ¢Nos atrevemos, como monjes y monjas, a mirarnos de nuevo en este espejo?

Finalmente, esta carta quiere inspirar un compromiso renovado en el cuidado de los pobres, no
como una actividad adicional y accidental, sino como un modo de vida humilde y evangélico,
arraigado en la solidaridad y el amor, o, en palabras del Papa Ledn:
Estoy convencido de que la opcién preferencial por los pobres genera una renovacién
extraordinaria tanto en la Iglesia como en la sociedad, cuando somos capaces de
liberarnos de la autorreferencialidad y conseguimos escuchar su grito.*°

Il. El cuidado de los pobres en la vida monastica

Esta carta circular no pretende ofrecer una vision completa ni un resumen del texto de la
exhortaciéon apostdlica. Deseo simplemente centrarme en los parrafos que se refieren al cuidado
de los pobres en la vida monastica y, desde ahi, examinar cdmo la pobreza y la humildad pueden
seguir siendo hoy conceptos inspiradores para nosotros, ayudandonos en nuestra conversion
continua a Cristo.!!

Lo que mas nos interesa, y quiza nos sorprende, son los seis parrafos (53-58) que el Papa Ledn
dedica en el tercer capitulo de Dilexi te a una Iglesia para los pobres, abordando explicitamente el
cuidado de los pobres en la vida monastica.

Segun el Papa, la vida monastica, que tiene su origen en el silencio del desierto, fue desde el
principio un «testimonio de solidaridad». « Los monjes y las monjas lo dejaban todo —riqueza,
prestigio, familia— no sdélo por despreciar las riquezas del mundo — contemptus mundi—, sino
para encontrar, en este despojo radical, al Cristo pobre ».12 Comienza refiriéndose al ejemplo de
san Basilio, por quien san Benito sentia gran respeto y a quien llamé «nuestro santo Padre» 3en
su Regla. San Basilio vinculaba el cuidado de los pobres al trabajo de los monjes: « debian ayudar a
los mds pobres con su trabajo... es evidente que debemos trabajar con diligencia... Este modo de
vida es provechoso no solo para someter el cuerpo, sino también por la caridad hacia el préjimo,
para que, por medio de nosotros, Dios provea lo suficiente a los hermanos mas débiles».**

9 Dilexit te, 9.

10 Idem, 7.

11 La guia preparada por el Dicasterio para la Promocién del Desarrollo Humano Integral con motivo de la presentacion
de la exhortacion ofrece una buena introduccion al texto de Dilexit te. En lugar de intentar resumir toda la exhortacion
aqui, encontraras la util guia adjunta a esta carta circular.

12 Dilexit te, 53.

13RB 73,5.

14 Dilexit te, 53.



En los tres parrafos siguientes, el Papa Ledn habla del testimonio de san Benito y de sus
seguidores, destacando la acogida de pobres y peregrinos:

«A los pobres y peregrinos se les debe acoger con todo cuidado y hospitalidad, porque en ellos se
recibe a Cristo».'®> Caracteriza el cuidado benedictino de los pobres con estas palabras:
«Compartir... cuidar... escuchar... los preparaba para acoger a Cristo que viene en la persona del
pobre y del forastero. Hoy, la hospitalidad mondstica benedictina sigue siendo signo de una Iglesia
que abre sus puertas, acoge sin preguntar y cura sin exigir nada a cambio».®

La explicacién anterior del carisma benedictino quizds no sea sorprendente. Sin embargo, en el
numero 56, el Papa nos sorprende con la siguiente afirmacién: “Los monasterios benedictinos, con
el tiempo, se convirtieron en lugares que contrastaban la cultura de la exclusion”.” Aqui también
existe un vinculo entre el trabajo monastico (agricultura, produccién de alimentos, elaboracion de
medicinas) y el cuidado de los pobres. “Su trabajo silencioso fue fermento de una nueva
civilizacion, donde los pobres no eran un problema que resolver, sino hermanos y hermanas que
acoger"!8, De este modo, se cred "una economia solidaria" "en contraste con la légica de la

acumulacién”.??

En el ultimo numero (58), el Papa Ledn se refiere a san Bernardo:

Para él, la compasién no era una opcién accesoria, sino el camino real para seguir a
Cristo. La vida monastica, por lo tanto, cuando es fiel a su vocacidn original, muestra que
la Iglesia solo serd plenamente esposa del Sefior cuando sea también hermana de los
pobres. El claustro no es un mero refugio del mundo, sino una escuela en la que se
aprende a servirlo mejor. Alli donde los monjes abrieron sus puertas a los pobres, la
Iglesia reveld con humildad y firmeza que la contemplacién no excluye la misericordia,
sino que la exige como su fruto mas puro.?°

Basilio, Benito y Bernardo son presentados como testigos de una Iglesia mondstica que opta por
los pobres: una opcidn vinculada al trabajo de las manos (Basilio), a la hospitalidad mediante el
compartir, el cuidar y el escuchar (Benito), que genera una nueva cultura de solidaridad frente a la
acumulacién, y que se profundiza espiritualmente en la compasién y la humildad (Bernardo),
haciendo de la vida contemplativa una hermana de los pobres.

El cuidado de los pobres y el trabajo de nuestras manos
San Basilio establece un vinculo claro entre el trabajo de nuestras manos y el cuidado de los
pobres. Los monjes del desierto ya estaban familiarizados con este principio. El abad Agatén es un
buen ejemplo de ello. En el dicho 27 se cuenta lo siguiente:
Una vez, cuando fue a vender algunos productos a la ciudad, vio a un extranjero tendido
en la calle. Estaba enfermo y no tenia a nadie que lo cuidara. El anciano se quedd con él
y alquilé una pequefia casa. Pagé el alquiler con el trabajo de sus manos y todo lo que
sobraba lo empleaba en las necesidades del enfermo. Permanecié alli durante cuatro
meses, hasta que el enfermo sand. Entonces el anciano regresd en paz a su celda.
En la recopilacion de dichos sobre la caridad encontramos también este otro testimonio
del abad Agatoén:

15 RB 53,15; Dilexit te, 55.
16 Dilexit te, 55.

17 1dem, 56.

18 Idem.

19 Idem

20 Jdem, 58.



Dijo el abad Agatén: «Cuando trabajo con mis manos, utilizo lo que gano para dar
limosna, porque sé que eso agrada a Dios. Lo que hago con mis manos lo hago para tener
algo que dar a los pobres; considero esto como mi oracién».

Aqui confluyen trabajo, cuidado de los pobres y oracién.

Este aspecto de nuestro trabajo manual lo encontramos también en nuestras Constituciones. El
rico texto de la Cst. 26 afirma, entre otras cosas:
Este trabajo, arduo y redentor, procura la subsistencia a los monjes y a otras personas,
especialmente a los pobres, y es signo de solidaridad con el mundo obrero.

Sin embargo, podemos preguntarnos hasta qué punto este aspecto sigue teniendo hoy un papel
real en nuestra actitud frente al trabajo. En muchas comunidades, la necesidad de ganarse la vida
ocupa un lugar central, y se lucha por mantenerse a flote. Se vive de lo que se gana con el trabajo
de las propias manos y se comparte lo poco que se tiene en la medida de lo posible. En estos
casos, el cuidado de uno mismo es el centro del trabajo manual.

Otras comunidades, en cambio, realizan poco o ningun trabajo para su sustento debido a la edad
avanzada u otras circunstancias. En muchos casos, pueden vivir de los rendimientos de capital
acumulado por generaciones anteriores, o del trabajo que otros realizan en su nombre. A menudo
comparten desde una abundancia para la cual ellos mismos ya no deben hacer nada hoy. Aqui,
compartir ocupa el centro, pero procede de algo que no han ganado o que ya no ganan.

El cuidado de los pobres nos lleva a reflexionar sobre el sentido de nuestro trabajo cotidiano. Es
cierto que monjes y monjas no trabajan Unicamente para sostener a los pobres. El cuidado de los
pobres no comienza con el dar, sino con el compartir el mismo pan o participar en el mismo
trabajo sencillo. Afortunadamente, conozco comunidades que hacen algo mas de lo estrictamente
necesario en su trabajo. Por ejemplo, algunas hornean pan adicional para los pobres de su entorno
inmediato. Esto exige un esfuerzo suplementario, ademas del trabajo necesario para su propio
sustento, pero lo consideran importante como testimonio de solidaridad con los pobres, no solo
dando, sino compartiendo la misma condicién de quienes deben trabajar duro —y ain mas duro—
para ganarse el pan de cada dia. Para estas comunidades —y hay muchos otros ejemplos— esto es
«el amor concreto que constituye el criterio de la santidad», segin san Basilio.

En este punto, en este afio en que conmemoramos el trigésimo aniversario de la muerte de
nuestros Hermanos Beatos de Tibhirine, no podemos ignorar lo que dijo el beato Christian de
Chergé sobre la relacién entre la vida cisterciense y el cuidado de los pobres.! El nos ensefia que
los monjes no trabajan con sus manos para sostener a los pobres, sino para ser pobres con los
pobres, y que solo desde esta condicidén compartida puede surgir un verdadero cuidado del otro.
Ser pobres con los pobres a través del trabajo nos situa dentro de las condiciones de vida de
guienes deben trabajar cada dia para conseguir su pan.

Christian de Chergé insistia repetidamente en que la vocacién de los monjes no consistia
principalmente en hacer algo por los pobres, sino en estar con ellos. En sus cartas desde Tibhirine
subrayaba que el trabajo monastico es una forma de compartir una condicién comun de vida, mas

* He utilizado con gratitud la interesante tesis de master del Padre Simone Santo Previte CRSM: "La economia y el
trabajo en la ensefianza del beato hermano Christian de Chergé". Universidad de Friburgo, 2022.



gue de ejercer la caridad desde una posicidn de seguridad. Como escribié, su llamada no era a
salvar a otros, sino a vivir junto a ellos, compartiendo sus limites e incertidumbres.

Porque los monjes trabajan y no desean ser una carga para los demds, no quitan nada a los
pobres. No trabajan para dar, sino para no tomar. En este sentido, su trabajo es expresién de
respeto y solidaridad. La limosna que damos, por tanto, no deberia proceder de dinero que no
hemos ganado nosotros mismos, ni de recursos producidos por otros mientras nosotros
contribuimos poco o nada. El verdadero compartir comienza con una condicidon compartida, y el
trabajo es una de sus formas mads concretas.

El cuidado de los pobres y nuestra hospitalidad

El segundo elemento que el Papa Ledn XIV extrae de la tradicion monastica en relacién con el
cuidado de los pobres —y para el cual propone a san Benito como modelo— es la creacidon de una
nueva cultura mediante la hospitalidad, el compartir, el cuidar y el escuchar. También aqui los
hermanos de Tibhirine tienen algo que decirnos. Para ellos, la pobreza es la condicion estructural
de la hospitalidad monastica. Christian de Chergé deja claro que la pobreza no es un valor ascético
accesorio, sino una condicién estructural que hace posible la hospitalidad. La comunidad de
Tibhirine eligid conscientemente un estilo de vida sobrio, casi autosuficiente, no orientado al
crecimiento econémico, sino a «un equilibrio material modesto sin trabajo externo».??

Esta pobreza no es defensiva, sino abierta: permite vivir la vida monastica no por encima, sino en
medio de la poblacion local. En el contexto de Tibhirine, la hospederia no podia ser un lugar de
lujo, sino que se convirtid en un espacio sencillo de encuentro, inserto en el trabajo cotidiano y en
una vulnerabilidad compartida. La pobreza impide asi que la hospitalidad se base en el poder o Ia
abundancia y la preserva como una practica relacional.

En la carta ya mencionada de 1972, Christian de Chergé escribe que la comunidad acepta que la
hospitalidad es «una verdadera ocupacién basada en la misidn que la Iglesia nos confia aquiy
ahora: presencia y espera... para poder vivir la hospitalidad monastica con nuestros vecinos,
nuestros huéspedes, hasta el umbral del compartir»?3. Aqui, la hospitalidad no es una actividad
afiadida a la vida monadstica, sino una forma concreta en la que la pobreza se transforma en
presencia y disponibilidad. Precisamente porque la comunidad vive de un trabajo sencilloy de
recursos limitados, puede ser hospitalaria sin funcionar como proveedor de servicios ni como
institucion religiosa con poder social. La hospitalidad se convierte asi en un espacio de vida
compartido, no en una prestacion.

En Tibhirine, pobreza y hospitalidad se unen en una vida compartida, especialmente con los
pobres. En su carta de diciembre de 1993, el beato Christian lo expresa explicitamente: «Nuestro
estado de MONIJES (ruhban) nos vincula a la eleccién de Dios para nosotros, que es la oracién y la
vida sencilla, el trabajo manual, la acogida y el compartir con todos, especialmente con los mas
pobres».2* Aqui se hace evidente que la hospitalidad no esta separada de la pobreza, sino que

22 C. de Chergg, lettre a frére Vincent Desprez (09.01.1972), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espérent.
Autobiographies spirituelles, p. 336.

23 C. de Chergg, lettre a frére Vincent Desprez (09.01.1972), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espérent.
Autobiographies spirituelles, p. 336. « un ’vrai service’ fondé sur la mission que 1’ Eglise nous confie
"hic et nunc’, de présence et d’ attente... Pouvoir vivre 1’ accueil monastique avec nos
voisins, nos invités, jusqu’ au seuil du partage »

24 C. de Chergg, lettre a Sayat Attya (28.12.1993) lue au chapitre le 04.01.1994, Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui
esperent. Autobiographies spirituelles, p. 463. « Notre état de MOINES (ruban) nous lie au choix de Dieu sur nous, qui
est la pricre et la vie simple, le travail manuel, I’acceptation et le partage avec tous, surtout avec les plus pauvres. »



brota de ella. La pobreza es la condicidn de vida que hace creible la hospitalidad; la hospitalidad es
la forma en que la pobreza se abre al otro. Juntas constituyen el nlcleo de su presencia en Argelia:
no una expansién misionera, sino una forma humilde, vulnerable y acogedora de convivir, en la
gue el encuentro es posible sin apropiacion.

Con su hospitalidad, la comunidad de Tibhirine fue un ejemplo de lo que el Papa Ledn quiso decir
cuando hablé de una hospitalidad que supera la cultura de la exclusion y crea una economia de
solidaridad en contraste con la I6gica de la acumulacién.?®

Cuando la pobreza no se entiende solo como una carencia econdmica, la economia de la
solidaridad adquiere un significado mucho mas amplio y rico. En este sentido, podemos aplicarla
también a nuestra vida comun como hermanos y hermanas, tanto dentro de la comunidad como
en la Orden. Cuidar de los pobres significa también —y ante todo— cuidar de los pobres en
nuestra propia comunidad. Me incluyo en primer lugar, pero también a aquellos hermanos y
hermanas a quienes san Benito llama dificiles, obstinados, desobedientes, al hermano o hermana
débil; en definitiva, el otro con todas sus limitaciones morales y psiquicas. También los enfermos,
los ancianos e incluso los hermanos y hermanas mas jévenes. Todos podemos ser ese hermano o
hermana pobre. { Creamos en nuestras comunidades un clima de hospitalidad compartiendo la
vida con ellos, cuidandolos y escuchandolos? ¢ O mas bien los excluimos, los marginamos o los
ignoramos? En relacion con esto, el Papa Ledn recuerda el comentario desafiante del Papa
Francisco en Fratelli tutti sobre la parabola del buen samaritano:
¢Con quién te identificas? Esta pregunta es cruda, directa y determinante. ¢A cudl de
ellos te pareces? Nos hace falta reconocer la tentacidn que nos circunda de
desentendernos de los demas; especialmente de los mas débiles. Digdmoslo, hemos
crecido en muchos aspectos, aunque somos analfabetos en acompafiar, cuidar y
sostener a los mas fragiles y débiles de nuestras sociedades desarrolladas. Nos
acostumbramos a mirar para el costado, a pasar de lado, a ignorar las situaciones hasta
que estas nos golpean directamente.?®

Cuidar de los pobres significa, por tanto, cuidar una cultura de la hospitalidad que supere la
cultura de la exclusién, incluso dentro de nuestras propias comunidades. Pero las palabras del
Papa Ledn no se refieren Unicamente a cdmo acogemos a las personas que vienen de fuera o a los
miembros de nuestra comunidad. No podemos eludir las cuestiones reales que plantea esta
economia de la solidaridad y la ruptura con la légica de la acumulacion de bienes y beneficios.
Muchos de nuestros monasterios poseen bienes considerables. ¢ Como se sitlan estos bienes
frente a la tensién entre una economia de la solidaridad y la ruptura con la légica de la
acumulacién? ¢Es realmente necesario todo lo que poseemos?

A veces resulta doloroso constatar que algunas de nuestras comunidades no tienen nada o casi
nada, mientras que otras poseen tanto que ni siquiera saben con exactitud cuanto tienen. ¢Qué
hacemos entonces con la llamada de la Carta Caritatis?
Pero si alguna iglesia cae en una pobreza intolerable, que el abad de ese monasterio
haga conocer esta situacidn ante todo el capitulo. Entonces, que los abades, todos a una,
inflamados por el fuego mas ardiente de la caridad, se apresuren a aliviar la indigencia
de esa iglesia, seguin sus posibilidades, con los bienes que Dios les ha concedido.?’

%5 Cfr. Dilexit te, 56.
26 Papa Francisco, Fratelli tutti, 64; Papa Leo, Dilexit te, 105.
" Carta Caritatis, 7,4.



éPor qué el tema de la Comisidn de Solidaridad y de la contribucién obligatoria o no obligatoria de
las comunidades es un punto sobre el cual parece imposible mantener un didlogo significativo en
el Capitulo General? Y, una vez mas, no se trata solo de dinero. ¢ Qué hacemos con nuestra
responsabilidad compartida en el cuidado de las nuevas fundaciones (Cst. 69; ST 69.1.B; ST
69.1.C)? ¢Qué hacemos para ayudarnos mutuamente en el ambito de la formacion? EI ST 45.3.B
afirma: «Los monasterios deben ofrecer una generosa ayuda mutua para hacer realidad esta
formacidn». Existe entre nosotros mucha «pobreza intolerable». ¢ Estamos dispuestos a aliviarla
inflamados por el fuego mas ardiente de la caridad?

También a nivel de la vida comunitaria no debemos eludir los desafios en este ambito. ¢ Nuestra
vida comun da testimonio de solidaridad, o mas bien refleja un clima de “cada uno para si”, de
repliegue egocéntrico? Esto se manifiesta de forma muy concreta en nuestra vida cotidiana:
¢Tomo todo lo que puedo obtener, o me pregunto si hay suficiente para todos? ¢Como manejo el
dinero? ¢Es dinero “mio” o dinero de la comunidad? Sabemos muy bien que nuestros votos
excluyen la propiedad privada y, sin embargo, muchos —abiertamente o en secreto— caen
constantemente en esta trampa. Una vez mas, se trata de dar o tomar. Cuidar de los pobres
mediante la hospitalidad es también algo muy concreto y cercano en la vida diaria de la
comunidad.

Estos son sintomas de una sociedad enferma, porque busca construirse de espaldas al
dolor. Mejor no caer en esa miseria. Miremos el modelo del buen samaritano». Las
ultimas palabras de la parabola evangélica —«Ve, y procede tu de la misma manera» (
Lc 10,37)— son un mandamiento que un cristiano debe oir resonar cada dia en su
corazoén. 28

El cuidado de los pobres y la humildad

En el Exordium Magnum, uno de los primeros documentos de la Orden, los fundadores de Cister
son descritos como «los pobres de Cristo» (EM 13; 18). San Esteban es llamado «el pobre de
Cristo» (EM 24). Su pobreza estd vinculada explicitamente a la pobreza de Cristo (EM 20; 25).
Cister abrio sus puertas no solo a la nobleza, sino también a los pobres (EM 21): «La nobleza, los
pobres y los que estaban entre ambos llenaron el establo de Cristo y fueron envueltos en los
pafales de su inocencia». Cister mismo es descrito como «pobre y pequefio» (EM 21).

El Papa Ledn afirma:
Alli donde los monjes y las monjas abrieron sus puertas a los pobres, la Iglesia revelé con
humildad y firmeza que la contemplaciéon no excluye la misericordia, sino que la exige
como su fruto mas puro.?®

La contemplacion requiere pobreza, es decir, una actitud espiritual de total dependencia de Dios.
Thomas Merton escribe en New Seeds of Contemplation:
La contemplacién es llevada por El a su propio ambito, a su propio misterio y a su propia
libertad. Es un conocimiento puro y virginal, pobre en conceptos, aun mas pobre en
razonamientos, pero capaz, por su misma pobreza y pureza, de seguir al Verbo
«adondequiera que vaya».3°

® Fratelli tutti, 66; Dilexit te, 107.
* Tdem, 58.
* Thomas Merton, New Seeds of Contemplatie, New York: New Directions, 1961, p. 7.



Cuando nuestros fundadores y los primeros monjes de Cister son descritos como pobres, esto no
se refiere Unicamente a una realidad material. Es también una referencia a una experiencia de
total dependencia de Dios, equivalente a la actitud de humildad que caracteriza el modo
paraddjico en que Cristo revela su divinidad. San Agustin dice: «Que se avergliencen los soberbios,
porque Dios se hizo humilde en Jesucristo».3!

Una comprension espiritual de la pobreza no es una justificacién de la miseria, sino una
dependencia consciente de la bondad gratuita de Dios, a la que la pobreza voluntaria deberia
conducir. La pobreza se convierte asi en signo de unién con Dios en el seguimiento de Cristo. La
identidad de Cristo consiste en no ser otra cosa que apertura y dependencia de la presencia de
Dios, que El encarna plenamente de forma paraddjica no aferrandose a ella como posesién, sino
despojandose de si mismo y recibiéndola de nuevo (cf. Flp 2,6-9).32

La pobreza y la privaciéon no son buenas en si mismas. Si lo fueran, funcionarian como una especie
de posesion. Lo esencial es que la pobreza remite a la dependencia de Dios, que es quien da la
vida, y es esta dependencia la que exige ser acogida en la pobreza. El tedlogo neerlandés y
dominico laico Erik Borgman expresa esta comprensiéon de la pobreza de la siguiente manera:

Compartir la pobreza con fe significa verla como el espacio en el que la abundancia de
la vida buena —para la cual Dios cred a las personas— se da y se hace presente en el
deseo de ella y en la vida que sostiene ese deseo. No aferrarse a lo que se tiene, sino
considerarlo como una “pérdida” (cf. Flp 3,7-8) a la luz de lo que estad por venir,
dependiendo consciente y confiadamente de aquello que entonces sera dado
gratuitamente. La fe, tal como la mostrd Jesucristo, debe descender a lo que es marginal
y pobre, libre de autosuficiencia y complacencia. Pues de aquello que ha sido abierto
por la dependencia y la esperanza, nace el futuro de Dios.33

Borgman extiende incluso esta experiencia de pobreza a la oracidn, concretamente a la oracién de
Jesus en la cruz: «Dios mio, Dios mio, épor qué me has abandonado?»

Segun el Evangelio, este grito de extrema privacion y pérdida encierra el paso decisivo
hacia el futuro de Dios para todos y para todo. Dios comparte con nosotros la pobreza
del abandono vy, de este modo, la transforma en una forma precaria de cercania.3*

Esta vision de la pobreza espiritual y de la humildad se encuentra también en los escritos del
beato Christian de Chergé. Para él, la pobreza no es ante todo econdémica, sino relacional y
espiritual. Ya hemos visto que la pobreza significa: una condicidn de vida compartida con los
pobres (los trabajadores), una distancia consciente frente al poder, la l6gica de la eficaciay la
posesion, una forma de encarnacién en una realidad social concreta. Esto se hace explicito cuando
habla del trabajo monastico, que solo es auténtico si se vive «en solidaridad con los POBRES» y

*' Augustino, Sermo CXXIII, n.1. Citado en : E. Borgman, Alle dingen nieuw. Een theologische visie voor de 21ste
eeuw. Inleiding en Invocatie. Utrecht, 2020. p. 108.

* Cfr. Borgman, p. 110.

* Borgman, 111-112.

“ Tdem, 112.



con «LA MULTITUD DE TRABAJADORES»*. La pobreza no es, pues, un ideal ascético en si mismo,
sino una forma de vivir no por encima, sino entre los demas.

Esta pobreza elegida presupone y alimenta la humildad, entendida como actitud fundamental de
escucha, acogida y dependencia:

— humildad ante Dios (no determinar por uno mismo el sentido o el fruto del trabajo),
— humildad ante la realidad (aceptacidn de la lentitud, la limitacidn, la falta de rentabilidad),
— humildad ante los demas, especialmente ante los musulmanes y los pobres.

Christian de Chergé se opone explicitamente a la l6gica moderna de la eficiencia y de los
resultados inmediatos. Habla de «una forma de eficacia poco accesible en nuestro tiempo,
marcado por el rendimiento inmediato».3¢ Desde un punto de vista teoldgico, esta es una actitud
profundamente humilde: el trabajo da fruto, pero no necesariamente de un modo visible, medible
o apropiable.

Para Christian de Chergé, la pobreza es la forma concreta de vida en la que la humildad toma
cuerpo, y la humildad es la actitud interior que hace vivible y fecunda la pobreza.La pobreza sin
humildad se volveria ideoldgica o heroica; la humildad sin pobreza se volveria abstracta o
puramente interior. En Tibhirine, ambas se encarnan en el trabajo, la austeridad, la lentitud y la
existencia compartida.

Nuestros hermanos de Tibhirine dan testimonio de que la pobreza no es privacion, sino libertad
respecto a la posesion y al poder. Dan testimonio también de una humildad que no es humillacion,
sino amor a la verdad sobre el propio lugar como persona humana y como comunidad. Esto nos
conduce a una comprension positiva y evangélica de la pobreza.

lll. Una vision evangélica de la pobreza

En la exhortacién apostdlica Dilexi te, el Papa Ledn XIV subraya que la pobreza no debe entenderse
exclusivamente como un problema social o econémico, sino también como revelacion de la
dignidad radical del ser humano, como lugar de encuentro con Dios y como llamada alamory a la
solidaridad. Es precisamente esta interpretacion evangélica de la pobreza la que nos ayuda a
comprender mejor nuestro voto de conversatio morum, que incluye la pobreza, y a permitir que
nuestro compromiso con los pobres vaya acompafiado de un cambio de mentalidad capaz de
influir a nivel cultural.?”

La pobreza revela la dignidad radical del ser humano

% C. de Chergé, chapitre du 21.01.1993, Dieu pour tout jour. Chapitres de Pére Christian de
Chergé a la

communauté de Tibhirine (1986-1996), p. 424. ‘C’ est alors que le travail monastique peut
prétendre servir une unité sans frontiéres, et s’ exercer en solidarité avec les PAUVRES [...]
et avec « la FOULE des TRAVAILLEURS » qui ont droit, eux aussi, & découvrir leur dignité et leur
liberté dans ce monde du travail si fortement marqué par les

discriminations et 1’ oppression.’

® C. de Chergé, lettre en réponse a son pére (01.05.1969), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui
espérent. Autobiographies spirituelles, p. 319. ‘Il y a au sein d’ une vocation tournée vers la
priére, un type d’ efficacité peu accessible & notre époque de rendement immédiat : il s’ agit
de se mettre & 1’ échelle de 1’ éternel pour comprendre la logique de certains appels du
Seigneur.’

" Cfr. Dilexit te, 11.

10



Dios te ama no por lo que posees o logras, sino por quien eres. La pobreza desenmascara asi la
mentira de que el valor humano depende del éxito o de las posesiones. Los pobres no son
personas “deficientes”, sino plenamente humanas, sostenidas por el amor de Dios. En este
sentido, la pobreza tiene una fuerza profética: recuerda a la Iglesia y a la sociedad lo que
verdaderamente importa.

“Cuando encuentro a una persona durmiendo a la intemperie, en una noche fria,
puedo sentir que ese bulto es un imprevisto que me interrumpe, un delincuente
ocioso, un estorbo en mi camino, un aguijén molesto para mi conciencia, un problema
gue deben resolver los politicos, y quiza hasta una basura que ensucia el espacio
publico. O puedo reaccionar desde la fe y la caridad, y reconocer en él a un ser
humano con mi misma dignidad, a una creatura infinitamente amada por el Padre, a
una imagen de Dios, a un hermano redimido por Jesucristo. iEso es ser cristianos! ¢O
acaso puede entenderse la santidad al margen de este reconocimiento vivo de la
dignidad de todo ser humano?.” 38

La pobreza como lugar de encuentro con Dios

La pobreza material puede —no automaticamente, pero a menudo— conducir a una apertura
interior, a la dependencia y a la confianza. Quien tiene poco puede experimentar con mayor
intensidad que la vida es un don. Esto esta en consonancia con la bienaventuranza de los pobres
de espiritu, que no ponen su seguridad en las posesiones, sino en su relacion con Dios y con los
demas.

El Papa Ledn afirma en Dilexi te:
el contacto con quien no tiene poder ni grandeza es un modo fundamental de encuentro
con el Sefior de la historia. En los pobres El sigue teniendo algo que decirnos.?®

La pobreza como llamada al amor y a la solidaridad

La pobreza hace visible el amor de Dios a través de la misericordia, la justicia y la caridad. Los
pobres no son solo destinatarios de ayuda, sino también portadores de la presencia de Dios: «lo
que hicisteis a uno de estos pequefios, a mi me lo hicisteis». En Dilexi te, |la pobreza no aparece
como objeto de compasidn pasiva, sino como una vocacion en la que el amory la solidaridad se
concretan y donde el amor cristiano se vincula inseparablemente a la lucha por la justiciay la
dignidad humana.

Las siguientes citas de Dilexi te lo expresan con claridad:
El amor al Sefior es inseparable del amor a los pobres... el mismo Jesus que nos dice:
«Cada vez que lo hicisteis con uno de estos mis hermanos mas pequefios, conmigo lo

hicisteis» (Mt 25,40). En los pobres, El sigue hablandonos.*°

Dios tiene un lugar especial en su corazén para los pobres... y pide a su Iglesia que haga
una opcion decisiva y radical a favor de los mas débiles.*

Papa Francisco, Gaudete et Exsultate, 98; Papa Leo Dilexit te, 106.
Dilexit te, 5.

Idem.

" Idem, 16.

39

40

11



La condicion de los pobres interpela constantemente nuestras vidas, nuestras
sociedades y a la Iglesia... Si permanecemos insensibles a ese clamor, los pobres podrian
clamar al Sefior contra nosotros.*?

Conclusion

Hermanos y hermanas, comencé esta carta circular en Nigeria y la termino en Indonesia. En ambos
paises tuve el privilegio de visitar las dos fundaciones mas jévenes de la Orden. Tanto los
hermanos de Akokwa como los de Penggadoban viven en condiciones muy pobres; sin embargo,
en ambas comunidades pude experimentar la alegria de la pobreza, porque los hermanos viven
con la conciencia de que Dios ama a cada uno personalmente. La vida en estas nuevas fundaciones
devuelve a la esencia de la vocacion: la dependencia total de Dios. Son un testimonio de la
dignidad radical de todo ser humano en sociedades marcadas por la violencia y la corrupcién
(Nigeria) y en medio de la destruccidn de la selva tropical por intereses econdmicos (Indonesia).
Dan testimonio del monasterio como lugar de encuentro con Dios. Akokwa lleva el hermoso
nombre de Porta Coeli, puerta del cielo, y Penggadoban significa en la lengua local algo asi como
“lucha”, en referencia al combate del patriarca Jacob con el angel junto al rio Jaboc (cf. Gn 32).

Ambas fundaciones no solo muestran cuan seriamente los hermanos asumen la llamada a amar a
los pobres y a vivir en solidaridad con las personas que los rodean, sino que también reclaman
amor y solidaridad por parte de todas nuestras comunidades para responder a sus necesidades.
Pero, sobre todo, muestran que el cuidado de los pobres, entendido como llamada al amory ala
solidaridad, es su oracidén constante. En Dilexi te, el Papa Ledn subraya este aspecto al ofrecer el
ejemplo de santa Clara:

Su vida orante y oculta fue un grito contra la mundanidad y una defensa silenciosa de

los pobres y olvidados*3.

Al final de esta carta circular deseo citar a Isaac de Stella:

Animo, pues, hermanos y hermanas: a nosotros, que somos pobres, nos corresponde
escuchar al Hombre Pobre que recomienda la pobreza a los pobres. A quien habla desde
la experiencia hay que creerle: Cristo nacié pobre, vivid pobre y murié pobre. Quiso
morir; ciertamente no quiso hacerse rico. Creamosle a la Verdad cuando nos muestra el
camino de la vida. Si es duro, es breve; la felicidad, en cambio, es eterna. Es un camino
estrecho, pero conduce a la vida y nos saca a la libertad; pone nuestros pies en un lugar
espacioso. Es empinado, sin duda, porque sube hacia el cielo. Por eso debemos ir ligeros
de equipaje, no cargados en exceso, para la ascension.*

Hermanos y hermanas, espero que todos acogais la exhortacién apostélica del Papa Ledn, que la
meditéis y la traduzcais en acciones concretas de cuidado de los pobres, tanto dentro como
alrededor de vuestra comunidad, pero también entre las comunidades y regiones de la Orden.

Que los pobres —y también vuestra propia experiencia de pobreza— os acerquen mas a Jesus,
el “Hombre Pobre”, que siendo rico se hizo pobre por vosotros. Que Nuestra Sefiora de Cister nos

* Idem, 9:8.
* Dilexit te, 65.
" TIsaac de Stella, Sermo 1.19.

12



conceda el amor ardiente necesario para cuidarnos unos a otros, porque Deus dilexit te: Dios ama

a cada uno de nosotros personalmente.

Hermano Bernardus Peeters ocso
Abad General

Abadia de Rawaseneng, 20 de enero de 2026
Memoria del Beato Cipriano Miguel Tansi

13



1de3 Intro&Cap 1

«TE HE AMADO»

(Ap 3,9)

dice el Sefor, a pesar de
nuestra debilidad. (1)

Jesus se identifica
«con los mas pequenos de
la sociedad»

(Dilexit nos, Francisco). (2)

Se invita ahora a que todos los
cristianos puedan percibir la
fuerte conexién que existe entre:

£
LLAMADA A
AMOR DE ACERCARNOS
CRISTO A LOS POBRES (3)

L

EXHORTACION APOSTOLICA

. DILEXI TE

DEL SANTO PADRE LEON XIV
SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES ’ ,‘}
oA

¢:POR QUE?

El compromiso a favor de los pobres es
INSUFICIENTE. (10)

El compromiso de eliminar las causas estructurales
de la pobreza es INSUFICIENTE. (10)
Hace falta un CAMBIO DE MENTALIDAD
para romper el ciclo: (10-11)

P

Reproduccién de la
pobreza

La falta de cambios mantiene la
pobreza y crece la desigualdad.

Cultura de la acumulacién *

e llusion de felicidad en la riqueza

y el éxito social.

o Sistemas injustos

Estructuras que favorecen a los mas
fuertes y concentracién de poder.

e—— Exclusién y desigualdad
Millones de personas marginadas, condiciones indignas.

;
Indiferencia social

El sufrimiento de los pobres se invisibiliza.

i P

%
k4
%

Los pobres representan un GRITO que
interpela constantemente nuestra vida. (9)

La accién de Dios se
preocupa por aquellos
que son discriminados
y oprimidos. (1¢)

Nos pide también a nosotros, su
Iglesia, una opcién firme y radical
en favor de los mas débiles. (1¢)

iNo debemos bajar la guardia
respecto a la pobreza! (12)

Los cristianos también a veces se dejan
influir por ideologias mundanas, juicios
injustos y conclusiones erréneas. (15)

"T-i iNo se puede sustituir el Evangelio con
} estas ideologias! (15)
§ Necesitamos volcarnos a esta preferencia
¥

por los pobres para inaugurar con Dios un

{
i Reino de justicia, fraternidad y

& solidaridad. (16)

DICASTERIO PARA EL SERVICIO DEL

g\g DESARROLLO
&

HUMANO
INTEGRAL
www.humandevelopment.va




2de3 Cap2&Cap3

La Iglesia lleva dos mil aiios caminando junto a los pobres y
cuidando de ellos, y eso siempre ha sido parte esencial de su
mision.

Dios se dirigi6 a sus criaturas, haciéndose cargo de su condicién
humana y, por tanto, de su pobreza: El mismo se hizo pobre. (16)

Existe un vinculo inseparable entre nuestra fe y los pobres: (36)

¢QUE NOS DICEN LAS
ESCRITURAS? (CAP. 2)

e Antiguo Testamento: Dios es presentado como amigo y
liberador de los pobres.

e Antiguo Testamento: Dios, refugio del pobre, por medio de
los profetas. (17)

e Desde el comienzo, se manifiesta con mucha intensidad el
amor de Dios a través de la proteccién de los débiles y de los
que menos tienen.

e JesuUs, mesias: en su encarnacidon, tomd la condicién de
servidory haciéndose semejante a los hombres.

e Enlacondicion de excluido se puede resumir la pobreza de
Jesus.

e Jesus se presenta al mundo no sélo como Mesias pobre sino
como Mesias de los pobres y para los pobres.

e «El me envié a llevar la Buena Noticia a los pobres».

e «les aseguro que cada vez que lo hicieron con el mas
pequeino de mis hermanos, lo hicieron conmigo».

EXHORTACION APOSTOLICA

DILEXT TE

DEL SANTO PADRE LEON XIV
SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES

Cuidar a los enfermos:
san Juan de Dios,

san Camilo de Lelis,
santa Luisa de Marillac,
san Vicente de Paul,
Hermanas Hospitalarias.

/Y Ordenes

itinerantes:

dominicos,
agustinos,
carmelitas.

Al lado de los dltimos:
" santa Teresa de Calcuta,
. santa Dulce de los |
~ Pobres, san Benito
; Menni, san Carlos de

Foucauld,

santa Katharine Drexel.

Los pobres: tesoro y rostro vivo de la Iglesia

Todos estos ejemplos ensefian que
servir a los pobres no es un gesto
de arriba hacia abajo, sino un
encuentro entre iguales, donde
Cristo se revela y es adorado. (79)

A lo largo de los siglos, las Escrituras
han interpelado los corazones de los
cristianos a amar y a realizar obras de
caridad, como semillas fecundas que
no cesan de producir fruto. (34)

W | san Benito de Nursia,

mendicantes

franciscanos,

Los pobres son los tesoros de la
Iglesia. San Ambrosio pregunta:
«; Qué mejores tesoros tendria
Cristo que aquellos en los que él
mismo dijo que estaba?» (38)

¢ QUE NOS ENSENA LA TRADICION
DE LA IGLESIA HASTA HOY? (CAP. 3)

Padres de la Iglesia:

Reconocieron en el pobre Recordaron que el Evangelio
un acceso privilegiado a sélo se anuncia bien cuando
Dios, un modo especial llega a tocar la carne de los
para encontrarlo. Gltimos.

o o s

Tradicién cristiana:

Vida monastica y 2. Liberar cautivos:
@» despojo radical: f;‘/ san Juan de Mata y
) san Basilio Magno, /o san Félix de Valois

7 (trinitarios), san Pedro
san Bernardo de . Nolasco y san Raimundo
Claraval, monasterios de Penafort
benedictinos y (mercedarios).
cistercienses.

Educacién de los pobres: o TF . Acompafar a migrantes:
san José de Calasanz, W1 ejemplos biblicos
2” I " san Juan Bautista de La “‘F:f}b{" * (Abraham, Moisés, Maria

Salle, san Marcelino
Champagnat, san Juan
Bosco, ursulinas, maestras

y José, Jesus); san Juan
Bautista Scalabrini,
santa Francisca Javier

pias. Cabrini.
a Movimientos populares:
I~ solidaridad que lucha contra
L las causas estructurales de la
e pobreza e injusticia.

DICASTERIO PARA EL SERVICIO DEL

43 DESARROLLO
;h% HUMANO

INTEGRAL

www.humandevelopment.va




3de3

Cap4 & Cap 5

EL DESAFIO CONTINUA A LA LUZ DE LA
DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA:

Desde Rerum novarum (1891) hasta
Aparecida (2007) y los ultimos pontifices:

La Doctrina Social de la Iglesia ha profundizado en una
opcidn cada vez mas explicita por los pobres.

Los Papas y concilios han reafirmado:

A la Iglesia como
Iglesia de los pobres.
(84)

é\

Juan Pablo II:
postula la primacia
en la caridad; el
trabajo humano es
clave en la cuestion
social. (87)

Al pobre como
representante de
Cristo. (85)

.‘ ]
&

Benedicto XVI:
amar es trabajar por
el bien cominy el
hambre nace de
falta de instituciones
justas. (88)

El destino universal
de los bienes: la
propiedad tiene

funcién social. (86)

7D

(%

A\

Francisco:
denuncia la dictadura
de una economia
que mata y alerta
sobre la alienacién
social que normaliza
el egoismo e
indiferencia. (92)

La Iglesia que mira con particular interés toda la
humanidad que sufre y que llora; esta le pertenece
por derecho evangélico. (85)

EXHORTACION APOSTOLICA

DILEXT TE

DEL SANTO PADRE LEON XIV
SOBRE EL AMOR HACIA LOS POBRES

PARABOLA DEL BUEN SAMARITANO ;CON QUIEN TE IDENTIFICAS?

INDIFERENCIA

Estos son sintomas de
una sociedad enferma,
porque busca
construirse de espaldas
al dolor. (107)

¢Como responder?

e Con compromiso
para resolver las
causas estructurales
de la pobreza. (94)

que conecten,

otro. (96)

e Contribuyendo al
desarrollo de
oliticas eficaces en
a transformacion
de la sociedad. (97)

estructuras de
injusticia. (97)

e Fomentando espacios

DESCARTE

Nos acostumbramos a
mirar para el costado,

a pasar de lado, a

ignorar las situaciones.

(105)

ABANDONO

«Ve, y procede tu de la misma
manera» (Lc10,37) €s un
mandamiento que un cristiano
debe oir resonar cada dia en
su corazon. (107)

¢Hacia donde va la Iglesia de hoy?

La misericordia no puede esperar; estamos llamados
a dar, a tocar la carne sufriente de los pobres,
construyendo una Iglesia que sélo sabe amary

acompanar a los mas fragiles.

«Una Iglesia que no pone limites al amor, que no
conoce enemigos a los que combatir, sino sélo

relacionen, favorezcan
el reconocimiento del

e Haciendo oir nuestra
voz para denunciar las

* Promoviendo oportunidades de trabajo
para que todos puedan ganarse una vida

mas acorde a su dignidad. (115)

hombres y mujeres a los que amar, es la Iglesia que

el mundo necesita hoy». (120)

Papa Leon XIV

DICASTERIO PARA EL SERVICIO DEL

43 DESARROLLO
;&% HUMANO

INTEGRAL

A

www.humandevelopment.va




	+
	«TE HE AMADO» (Ap 3,9)
	La pobreza cisterciense a la luz
	de la Exhortación Apostólica Dilexi te del Papa León XIV
	Carta circular 2026

	II. El cuidado de los pobres en la vida monástica
	El cuidado de los pobres y el trabajo de nuestras manos
	El cuidado de los pobres y nuestra hospitalidad
	El cuidado de los pobres y la humildad
	III. Una visión evangélica de la pobreza
	La pobreza revela la dignidad radical del ser humano
	“Cuando encuentro a una persona durmiendo a la intemperie, en una noche fría, puedo sentir que ese bulto es un imprevisto que me interrumpe, un delincuente ocioso, un estorbo en mi camino, un aguijón molesto para mi conciencia, un problema que deben r...
	La pobreza como lugar de encuentro con Dios
	el contacto con quien no tiene poder ni grandeza es un modo fundamental de encuentro con el Señor de la historia. En los pobres Él sigue teniendo algo que decirnos.
	La pobreza como llamada al amor y a la solidaridad

	Conclusión


