+

« JE T’Al AIME » (Ap 3,9)
La pauvreté cistercienne a la lumiére
de ’Exhortation apostolique « Dilexit te » du pape Léon XIV

Lettre circulaire 2026
Fréres et Sceurs,

Je commence cette lettre circulaire alors que je voyage parmi nos monasteres nigérians.
Pendant I’Avent, jai pris la résolution de lire I'Exhortation apostolique du pape Léon XIV
sur 'amour des pauvres, car ne célébrons-nous pas, durant I’Avent et Noél, le mystére du
Christ qui s’est fait pauvre pour nous ? Saint Paul écrit aux chrétiens de Corinthe : « Vous
connaissez, en effet, la libéralité de notre Seigneur Jésus Christ, qui pour vous s’est fait
pauvre, de riche qu’ll était, afin de vous enrichir par sa pauvreté » (2 Co 8,9).

Le pape Léon cite ces paroles de saint Paul au n° 18 de son exhortation apostolique

Dilexit te, publiée le 4 octobre 2025 :
L’histoire vétérotestamentaire de la prédilection de Dieu pour les pauvres et du
désir divin d’écouter leur cri — que j’ai brievement rappelée — trouve en Jésus de
Nazareth sa pleine réalisation. [14] Dans son incarnation, Il « s’est dépouillé
prenant la condition d’esclave ; devenant semblable aux hommes et reconnu a
son aspect comme un homme » (Ph 2, 7), Il nous a apporté le salut sous cette
forme. Il s’agit d’'une pauvreté radicale, fondée sur sa mission de révéler le vrai
visage de I'amour divin (cf. Jn 1, 18 ; 1 Jn 4, 9). C’est pourquoi, dans I'une de ses
admirables syntheses, saint Paul peut affirmer : « Vous connaissez, en effet, la
libéralité de notre Seigneur Jésus Christ, qui pour vous s’est fait pauvre, de riche
qu’ll était, afin de vous enrichir par sa pauvreté » (2 Co 8, 9).!

Dans ce paragraphe, le pape Léon associe les notions de pauvreté et d’humilité,
deux réalités chéres au coeur de nos Péres de Citeaux. Ainsi, la Carta Caritatis Prior
proclame : « lls doivent garder une seule régle, un seul ordre et la méme observance
: dans la nourriture et les vétements, dans la pauvreté et I'hnumilité, en toutes choses
sans exception ».2 Aelred de Rievaulx va plus loin encore en avertissant : « La
pauvreté extérieure, si elle n’est pas portée avec humilité du cceur, se transforme
facilement en orgueil ».2

La réflexion sur la pauvreté et I'attention aux pauvres nous ramene non seulement aux
Péres de Citeaux, mais—et c’est peut-étre encore plus important—au coeur de I'Evangile,
au Coeur méme de Jésus-Christ. Cette exhortation apostolique du pape Léon XIV ne peut
donc étre séparée des pensées de son bien-aimé prédécesseur, le pape Francois. C’est le
pape Francgois qui a entamé cette exhortation sans pouvoir I'achever. Il existe un lien
évident avec la derniere encyclique du pape Francois, datée du 24 octobre 2024, intitulée
Dilexit nos, sur 'amour humain et divin du Cceur de Jésus-Christ. Dans cette encyclique, il
montre que I'’humilité et la pauvreté vont de pair et ne doivent pas étre séparées. «

! La traduction francaise de Dilexit te utilisée dans cette circulaire se trouve a I’adresse suivante :
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html

2 Carta Caritatis Prior, cap. 3. Unam regulam, unum ordinem, eandemque observantiam in cibo et vestitu, in paupertate
et humilitate, in omnibus omnino rebus teneant, in: J-B Van Damme (ed.), Les plus ancienes textes de Citeaux, ASOC 9
(1953), p. 43.

% Speculum caritatis. 1, 25: Exterior paupertas, nisi humilitate cordis fulciatur, facile in superbiam vertitur.



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html

Appauvris en esprit, nous nous rapprochons des pauvres, ceux qui sont les plus chers a
Dieu. »* « Une fois que nos cceurs accueillent I'amour du Christ dans une confiance totale
et laissent son feu se répandre dans nos vies, nous devenons capables d’aimer les autres
comme le Christ, dans I'numilité et la proximité avec tous.»®

Il va sans dire que le théme de la pauvreté et de ’humilité a également une grande valeur
pour nous, cisterciens, dans une Eglise et un monde ou il n’est pas facile de “suivre le
Christ pauvre parmi les pauvres.”

l. Raisons de cette lettre circulaire

Cette lettre circulaire invite toutes les communautés a se saisir de Dilexit te, a la méditer

ensemble et a la traduire en formes de vie concretes. Il s’agit aussi d’un appel a incarner a

nouveau l'intuition de nos Péres : étre pauvres avec le Christ pauvre, ou, selon les mots

du pape Léon :
C’est pourquoi nous devons sentir 'urgence d’inviter chacun a entrer dans ce
fleuve de lumiére et de vie qui jaillit de la reconnaissance du Christ dans le visage
des nécessiteux et des souffrants. L'amour des pauvres est un élément essentiel
de I'histoire de Dieu avec nous et, du coeur méme de I'Eglise, il jaillit comme un
appel continu aux cceurs des croyants, aussi bien des communautés que des
fidéles individuels. ... C’est pourquoi I'amour des pauvres — quelle que soit la
forme sous laquelle se manifeste cette pauvreté — est la garantie évangélique
d’une Eglise fidéle au coeur de Dieu. ?

Une autre raison de cette lettre circulaire est de répondre a I'appel du pape Léon a ne pas

devenir ou rester indifférent envers les pauvres, mais que notre expérience évangelique

de la pauvreté doit étre accompagnée
d’'un changement de mentalité susceptible de se répercuter au niveau culturel.
En effet, I'illusion d’un bonheur qui découlerait d’'une vie aisée pousse nombre de
personnes a avoir une vision de I'existence axée sur 'accumulation de richesses
et la réussite sociale a tout prix, y compris au détriment des autres et en profitant
d’idéaux sociaux et de systémes politico-économiques injustes qui favorisent les
plus forts. Ainsi, dans un monde ou les pauvres sont de plus en plus nombreux,
nous assistons paradoxalement a la croissance de certaines élites riches qui
vivent dans une bulle de conditions trés confortables et luxueuses, presque dans
un autre monde par rapport aux gens ordinaires.®

Osons-nous, en tant que moines et moniales, nous regarder dans le miroir de ces paroles
I)

De plus, j'espére vous rendre tous plus sensibles au théme de l'inégalité dans notre Ordre
entre les riches et les pauvres. C'est un theme auquel j'ai fait de hombreuses références
et qui, a mon avis, mérite plus d'attention, non seulement au niveau de I'Ordre et des
conférences régionales, mais aussi au sein des communautés. Cette inégalité n'est pas
seulement liée a une abondance ou a un manque de ressources financieres.

4 Le Pape Francois, Dilexit nos, 190.

% 1dem, 203.

& Exordium Parvum, cap. 15, in: Chrysogonus Waddell, Narrative and Legislative Texts from Early Citeaux,
Citeaux: Commentarii Cistercienses, 1999, p. 405-406. Eligentes sibi locum solitarium, pauperem et ab hominum
habitatione remotum, ut ibi pauperem Christum pauperes sequerentur.

" Dilexit te, 103.

8 1dem, 11.



Il existe en effet de nombreuses formes de pauvreté : celle de ceux qui n'ont
pas les moyens de subvenir a leurs besoins matériels, la pauvreté de ceux qui
sont socialement marginalisés et n‘ont pas les moyens d’exprimer leur dignité
et leurs potentialités, la pauvreté morale et spirituelle, la pauvreté culturelle,
celle de ceux qui se trouvent dans une situation de faiblesse ou de fragilité
personnelle ou sociale, la pauvreté de ceux qui n‘ont pas de droits, pas de
place, pas de liberté.®

Ces différentes formes de pauvreté peuvent surgir a la fois au sein des communautés et
entre elles. Osons-nous, en tant que moines et nonnes, nous regarder a nouveau dans le
miroir de ces paroles ?
Enfin, cette lettre espere inspirer un engagement renouvelé a prendre soin des pauvres,
non pas comme une activité supplémentaire et accidentelle, mais comme un mode de vie
humble et évangélique, ancré dans la solidarité et I'amour, ou selon les mots du pape
Léon:
Je suis convaincu que le choix prioritaire en faveur des pauvres engendre un
renouveau extraordinaire, tant dans I'Eglise que dans la société, lorsque nous
sommes capables de nous libérer de I'autoréférentialité et que nous parvenons
a écouter leur cri.t®

Il. Soins aux pauvres dans la vie monastique

Cette lettre circulaire ne vise pas a fournir un apercu complet ou un résumeé du texte de
I'exhortation apostolique. Je souhaite simplement me concentrer sur les paragraphes qui
concernent le soin des pauvres dans la vie monastique et, a partir de la, examiner
comment la pauvreté et I'humilité peuvent aussi étre des concepts inspirants pour nous
aujourd'hui, nous aidant dans notre conversion continue au Christ.?

Ce qui nous intéresse le plus, et nous surprend peut-étre un peu, ce sont les six
paragraphes (53-58) que le pape Léon consacre dans le troisieme chapitre de Dilexit te a
une Eglise pour les pauvres, abordant explicitement le soin des pauvres dans la vie
monastique.

Selon le Pape, la vie monastique, qui trouve son origine dans le silence du désert, a été
des le début un « témoignage de solidarité ». « Les moines et les moniales ont tout quitté
— richesses, prestige, famille — non seulement parce qu’ils méprisaient les biens de ce
monde — contemptus mundi — mais aussi pour rencontrer dans ce détachement radical
le Christ pauvre. »*? 1l commence par évoquer I'exemple de saint Basile, pour lequel saint
Benoit manifestait un grand respect dans sa Regle, le qualifiant de « notre saint Pére »*3.
Saint Basile reliait le soin des pauvres au travail que les moines devaient accomplir car «
pour pouvoir partager avec qui en a besoin, ... nous devons bien évidemment travailler
avec ardeur ... Une telle maniére de vivre nous est profitable non seulement parce qu’elle
mortifie le corps, mais aussi parce qu’elle favorise la charité pour le prochain : par notre
intermédiaire, Dieu offre I'indépendance matérielle a nos fréres les plus faibles. » 4

® Dilexit te, 9.

10 1dem, 7.

** Le guide préparé par le Dicastére pour la Promotion du Développement Humain Intégral a I'occasion de la
présentation de I'exhortation offre une bonne introduction au texte de Dilexit te. Au lieu d'essayer de résumer
I'exhortation compléte ici, vous trouverez le guide utile joint a cette lettre circulaire.

12 Dilexit te, 53.

13 Régle de St. Benoit, 73:5.

14 Dilexit te, 53.



Dans les trois paragraphes suivants, le pape Léon parle du témoignage de saint Benoit et
de ses disciples. Ici, il met I'accent sur l'accueil des pauvres et des pélerins. « On
accordera le maximum de soin et de sollicitude a la réception des pauvres et des
étrangers, puisque I'on recoit le Christ davantage en leur personne. »'° Le pape décrit le
soin bénédictin des pauvres par ces mots : “Le partage ... I'attention... et I'écoute...
préparent a accueillir le Christ qui vient dans la personne du pauvre et de I'étranger.
L’hospitalité monastique bénédictine reste encore aujourd’hui le signe d’une Eglise qui
ouvre ses portes, qui accueille sans demander, qui guérit sans rien exiger en retour".®

L'explication ci-dessus du charisme bénédictin n'est peut-étre pas surprenante. Au numéro
56, cependant, le pape nous surprend par la déclaration : « Au fil du temps, les
monastéres bénédictins sont devenus des lieux s’opposant a la culture de I'exclusion ».’
Ici aussi, il existe un lien entre le travail monastique (agriculture, production alimentaire,
fabrication de médecine) et le soin des pauvres. « Leur travail silencieuse était le levain
d'une nouvelle civilisation ou les pauvres n'étaient pas un probléme a résoudre, mais des
fréres et sceurs a accueillir ».*8 Ainsi, « une économie solidaire » a été créée « en
contraste avec la logique de l'accumulation »*°

Dans le dernier numéro (58), le pape Léon fait référence a saint Bernard.
Pour lui, la compassion n’est pas un choix accessoire, mais le véritable chemin
de la suite du Christ. La vie monastique, si elle est fidéle a sa vocation
originelle, montre que I'Eglise n’est pleinement épouse du Seigneur que
lorsqu’elle est également soceur des pauvres. Le cloitre n’est pas seulement un
refuge du monde, mais une école ou I'on apprend a mieux le servir. La ou les
moines ont ouvert leurs portes aux pauvres, 'Eglise a révélé avec humilité et
fermeté que la contemplation n’exclut pas la miséricorde mais I'’exige comme
son fruit le plus pur.?°

Trois témoignages monastiques, Basile, Benoit et Bernard, sont cités comme exemples de
I'église monastique qui choisit les pauvres. Un choix lié au travail de nos mains (Basile), a
I'nospitalité par le partage, I'attention et I'écoute (Benoit). Cela crée une nouvelle culture,
non pas d'exclusion mais d'économie de solidarité en contraste avec la logique
d'accumulation de biens. Enfin, ce choix pour les pauvres dans la vie monastique est
approfondi par un enseignement spirituel de compassion et d’humilité (Bernard) qui fait de
la vie contemplative une sceur des pauvres. Approfondissons ces caractéristiques de
I'église monastique et leur signification possible pour nous aujourd'hui.

Prendre soin des pauvres et du travail de nos mains

Saint Basile établit le lien entre le travail de nos mains et le soin des pauvres. Les moines
du désert connaissaient déja ce principe. Abba Agathon en est un bon exemple.
Apophtegme 27, dit de lui :

Une fois, alors qu'il allait vendre des marchandises en ville, il vit un étranger
allongé dans la rue. Il était malade et n'avait personne pour s'occuper de lui. Le
vieil homme logea chez lui et loua une petite maison. Il payait le loyer grace au
travail de ses mains, et ce qui restait, il le dépensait pour les besoins de I'homme

15 Régle de St. Benoit, 53:15; Dilexit te, 55.
16 Djlexit te, 55.

17 Dilexit te, 56.

18 1dem.

19 1dem.

20 1dem 58.



malade. Et il y resta quatre mois, jusqu'a ce que 'hnomme malade soit guéri. Puis
le vieux pere retourna en paix dans sa cellule.

Dans les Sentences des Peres du Désert sur la charité, on trouve aussi un passage sur
Abba Agathon :
Abba Agathon dit : « Quand je travaille de mes mains, j'utilise ce que je gagne
pour donner l'aumbne. Car je sais que cela plait a Dieu. Ce que je fais de mes
mains, je le fais pour avoir quelque chose a offrir aux pauvres ; car je considere
cela comme ma priére. »

Travail, soin des pauvres et priere se réunissent ici.

C'est cet aspect de notre travail manuel que nous retrouvons aussi dans nos
Constitutions. Le texte riche de la Cst. 26 dit, entre autres choses :
Ce travail dur et rédempteur procure le nécessaire aux freres et a d'autres,
spécialement aux pauvres, et manifeste la solidarité des moines avec la foule
des travailleurs.

Pourtant, nous pouvons nous demander dans quelle mesure cet aspect de notre travail
joue encore un réle dans notre attitude envers le travail aujourd’hui. Dans de nombreuses
communauteés, le besoin de gagner sa vie quotidiennement est central, et les gens peinent
a rester a flot. lls se contentent de ce qu'ils gagnent par le travail de leurs propres mains,
et ils partagent ce qu'ils possédent du mieux gqu'ils peuvent. Prendre soin de soi est au
cceur du travail manuel.

D'autres communautés, en revanche, font peu ou pas de travail pour gagner leur vie a
cause de la vieillesse ou d'autres circonstances. Dans de nombreux cas, ils peuvent vivre
des rendements sur le capital accumulés grace au travail des générations précédentes ou
vivent du travail que d'autres accomplissent en leur nom. lls partagent souvent une
abondance pour laquelle eux-mémes n'ont plus rien a faire aujourd'hui. Le partage est
central, mais cela vient de quelque chose qu'eux-mémes n'ont pas merité ou ne méritent
plus.

Le soin des pauvres nous améne a réfléchir au but de notre travail quotidien. Pourtant, il
est vrai que les moines et moniales ne travaillent pas uniquement pour soutenir les
pauvres. Le soin des pauvres ne commence pas par le don, mais par le partage du méme
pain ou le partage dans le méme travail simple. Heureusement, je connais des exemples
de communautés qui font quelque chose de plus que ce qu'on leur demande dans leur
travail. Par exemple, ils préparent du pain supplémentaire pour les pauvres dans leur
environnement immédiat. Cela demande un effort supplémentaire de leur part, en plus du
travail qu'ils accomplissent déja pour gagner leur vie, mais ils considérent cela comme un
témoignage de solidarité avec les pauvres — non seulement en donnant, mais aussi en
partageant la solidarité avec ceux qui doivent travailler dur, voire plus, pour leur pain
guotidien. Pour cette communauté — et il existe bien d'autres exemples similaires — c'est
« I'amour concret qui est le critere de la sainteté », selon saint Basile.

A ce stade, en cette année ol nous commémorons le trentiéme anniversaire de la mort de
nos Bienheureux Freres de Tibhirine, nous ne pouvons ignorer ce que le Bienheureux

Christian de Chergé a dit sur la relation entre la vie cistercienne et le soin des pauvres.?! ||
nous enseigne que les moines ne travaillent pas de leurs mains pour soutenir les pauvres,

2 Jai utilisé avec gratitude le mémoire de master trés intéressant du Pére Simone Santo Previte CRSM: L’économie et
le travail dans I’enseignement du bienheureux frére Christian de Chergé. Université de Fribourg, 2022.

5



mais pour étre pauvres avec les pauvres, et que ce n'est que de cette condition partagée
gue le véritable soin des autres peut naitre. Etre pauvre avec les pauvres par notre travail
nous place dans les conditions de vie de ceux qui doivent travailler quotidiennement pour
leur pain.

Christian de Chergé insistait a plusieurs reprises sur le fait que la vocation des moines
n'était pas principalement de faire quelque chose pour les pauvres, mais d'étre avec eux.
Dans ses lettres de Tibhirine, il soulignait que le travail monastique est un moyen de
partager une condition de vie commune plutdt que d'exercer la charité depuis une position
de sécurité. Comme il I'écrivait, leur vocation n'était pas de sauver les autres, mais de
vivre a leurs cbtés, partageant leurs contraintes et incertitudes.

Parce que les moines travaillent et ne veulent pas étre un fardeau pour les autres, ils
n'enlévent rien aux pauvres. lIs ne travaillent pas pour donner, mais pour ne pas prendre.
En ce sens, leur travail est une expression de respect et de solidarité. Les aumbnes que
nous donnons ne devraient donc pas provenir d'argent que nous n'‘avons pas gagné nous-
mémes, ni de ressources produites par d'autres alors que nous contribuons peu ou pas du
tout. Le véritable partage commence par une condition partagée, et le travail est I'une de
ses formes les plus tangibles.

Prendre soin des pauvres et de notre hospitalité.

Le deuxieme élément que le pape Léon XIV puise dans la tradition monastique et le soin
des pauvres, et pour lequel il met en avant saint Benoit, est la création d'une nouvelle
culture par I'hospitalité, le partage, le soin et I'écoute. Sur ce point aussi, les freres de
Tibhirine ont quelque chose a nous dire. Pour eux, la pauvreté est la condition structurelle
de I'hospitalité monastique. Christian de Chergé précise que la pauvreté n'est pas une
valeur ascétique accessoire, mais une condition structurelle permettant a I'hospitalité de
devenir possible. La communauté de Tibhirine choisit consciemment un mode de vie
sobre, presque autosuffisant, qui ne se concentre pas sur la croissance économique mais
sur “un équilibore matériel modeste sans travail extérieur”.??

Cette pauvreté n'est pas défensive, mais ouverte : elle permet de vivre la vie monastique
non pas au-dessus, mais au sein de la population locale. Dans ce contexte de Tibhirine, la
maison d'hétes ne pouvait étre un établissement de luxe, mais devenait un simple lieu de
rencontre, ancré dans le travail quotidien et la vulnérabilité partagée. La pauvreté
empéche donc I'hospitalité d'étre fondée sur le pouvoir ou I'abondance et la préserve
comme une pratique relationnelle.

Dans la lettre mentionnée ci-dessus de 1972, Christian de Chergé écrit que la
communauté accepte que I'hospitalité est « un véritable emploi fondé sur la mission que
I'Eglise nous confie « ici et maintenant », de présence et d'attente ... pouvoir vivre
I'nospitalité monastique avec nos voisins, nos invités, jusqu'au seuil du partage ».23 Ici,
I'nospitalité n'est pas une activité supplémentaire en parallele de la vie monastique, mais
une forme concréte dans laguelle la pauvreté se transforme en présence et en
disponibilité. Précisément parce que la communauté vit sur un travail simple et des
ressources limitées, elle peut étre accueillante sans fonctionner comme un prestataire de

22 C. de Chergé, lettre a frére Vincent Desprez (09.01.1972), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui esperent.
Autobiographies spirituelles, p. 336.

23 C. de Chergé, lettre a frére Vincent Desprez (09.01.1972), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui esperent.
Autobiographies spirituelles, p. 336. « un 'vrai service' fondé sur la mission que I’Eglise nous confie 'hic et nunc', de
présence et d’attente... Pouvoir vivre I’accueil monastique avec nos voisins, nos invités, jusqu’au seuil du partage »

6



services ou une institution religieuse dotée de pouvoir social. L'hospitalité devient ainsi un
espace de vie partagé, et non une performance.

Au cceur de Tibhirine, il se trouve que la pauvreté et I'nospitalité se rejoignent dans une vie
partagée, surtout avec les pauvres. Dans sa lettre de décembre 1993, le Bienheureux
Christian exprime explicitement cela : « Notre état de MOINES (rub&n) nous lie au choix
de Dieu sur nous, qui est la priere et la vie simple, le travail manuel, I'acceptation et le
partage avec tous, surtout avec les plus pauvres. ».2* Il devient clair ici que I'hospitalité
n'est pas séparée de la pauvreté, mais en découle. La pauvreté est la condition de vie
dans laquelle I'nospitalité devient crédible ; L'hospitalité est la maniére dont la pauvreté
s'ouvre a l'autre. Ensemble, ils forment le coeur de leur présence en Algérie : non pas une
expansion missionnaire, mais une maniere humble, vulnérable et accueillante de vivre
ensemble, dans laquelle la rencontre devient possible sans appropriation.

Par son hospitalité, la communauté de Tibhirine était un exemple de ce que le pape Léon
voulait dire par ses propos sur une hospitalité qui surpasse la culture de I'exclusion, créant
une économie de solidarité en contraste avec la logique de I'accumulation.?®

Lorsque I'on voit la pauvreté non seulement comme une déficience financiere, I'économie
de solidarité prend un sens totalement différent, plus riche, et nous pouvons aussi trés
bien I'appliquer a notre vie commune en tant que fréres et sceurs dans la communauté et
dans I'Ordre. Prendre soin des pauvres, c'est aussi, et avant tout, prendre soin des
pauvres de notre propre communauté. Moi-méme avant tout, mais aussi ces fréres et
sceurs que saint Benoit appelle les difficiles, les tétus, les désobéissants, les fréres ou
sceurs faibles, en bref, I'autre avec toutes ses limites morales et psychiques. Mais aussi
les malades, les personnes agées, et méme les fréres et sceurs cadets. Nous pouvons
tous étre ce pauvre frere ou cette pauvre soeur. Créons-nous un climat d'hospitalité dans
nos communautés en partageant notre vie avec elles, en prenant soin d'elles et en les
écoutant ? Ou bien les excluons-nous, les marginalisons-nous ou les ignorons-nous ? A
ce sujet, le pape Léon se souvient du commentaire provocateur du pape Francois dans
Fratelli tutti sur la parabole du Bon Samaritain :
A qui tidentifies-tu ? Cette question est crue, directe et capitale. Parmi ces
personnes a qui ressembles-tu ? Nous devons reconnaitre la tentation qui nous
guette de nous désintéresser des autres, surtout des plus faibles. Disons-le, nous
avons progresseé sur plusieurs plans, mais nous sommes analphabétes en ce qui
concerne 'accompagnement, I'assistance et le soutien aux plus fragiles et aux
plus faibles de nos sociétés développées. Nous sommes habitués a regarder
ailleurs, a passer outre, a ignorer les situations jusqu’a ce qu’elles nous touchent
directement ».26

Prendre soin des pauvres signifie prendre soin d'une culture d’hospitalité qui surpasse une
culture d'exclusion, méme au sein de nos propres communautés. Pourtant, les paroles du
pape Léon ne sont pas seulement pertinentes pour la maniére dont nous accueillons les
personnes extérieures ou internes a notre communauté. Nous ne devons pas fuir les
véritables questions entourant cette économie de solidarité et de rupture avec la logique
d'accumulation de biens et de profits. Beaucoup de nos monasteres possédent
d'importants patrimoines. Comment cela se rapporte-t-il a la tension entre une économie

24 C. de Chergé, lettre a Sayat Attya (28.12.1993) lue au chapitre le 04.01.1994, Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui
espérent. Autobiographies spirituelles, p. 463.

25 Cf. Dilexit te, 56.

%6 |_e Pape Francois, Fratelli tutti, 64; Le Pape Leo, Dilexit te, 105.



de solidarité et la rupture de la logique de I'accumulation ? Tout ce que nous avons est-il
vraiment nécessaire ?

C'est parfois douloureux a voir, mais certaines de nos communautés n'ont rien ou trés
peu, tandis que d'autres en ont tellement qu'elles ne savent souvent méme pas combien
elles posseédent. Que faire de I'appel de la Carta Caritatis :
Mais si une église tombe dans une pauvreté intolérable, que l'abbé de ce
monastéere veille a faire connaitre cette affaire devant tout le chapitre. Alors que
les abbés, tous, allumés par le feu le plus intense de la charité, se hatent de
soulager la pauvreté de cette église, selon leurs ressources, grace aux biens que
Dieu leur a donnés.?’

Pourquoi le théme de la Commission pour la solidarité et de la contribution obligatoire ou
non obligatoire des communautés est-il un point sur lequel nous ne semblons pas pouvoir
avoir une conversation significative au chapitre général ? Et encore une fois, il ne s'agit
pas seulement d'un besoin financier. Que faire de notre responsabilitt commune envers la
protection des nouvelles fondations (Cst. 69 ; ST 69.1.B ; Saint 69.1.C) ? Que faisons-
nous pour nous entraider dans le domaine de la formation ? Le Statut 45.3.B dit : Les
monastéres doivent offrir une généreuse assistance mutuelle pour concrétiser cette
formation. Il y a tellement de « pauvreté intolérable » parmi nous. Sommes-nous préts a
soulager cela enflammes par le feu le plus intense de la charité ?

Au niveau de notre vie communautaire, nous ne devons pas reculer devant les défis de ce
domaine. Notre vie communautaire témoigne-t-elle de solidarité, ou est-ce plutét une
atmosphére ou chacun vit pour soi, une vie d'égocentrisme ? C'est souvent tres concret
dans notre forme de vie communautaire : est-ce que je prends tout ce que je peux avoir,
ou est-ce que je vois s'il y en a assez pour tout le monde ? Comment gérer I'argent ? Est-
ce mon argent privé ou celui de la communauté ? Nous savons tous tres bien que nos
veeux excluent la propriété privée, et pourtant beaucoup, ouvertement ou secrétement,
tombent constamment dans ce piege. Encore une fois, il s'agit de donner ou de recevoir.
Prendre soin des pauvres par I'hospitalité est également trés concret et tres proche dans
la vie de la communauté.

Ce sont les symptomes d’une société qui est malade parce qu’elle cherche a se
construire en tournant le dos a la souffrance. Mieux vaut ne pas tomber dans
cette misére. Regardons le modéle du bon Samaritain ». [117] Les derniers mots
de la parabole évangélique — « va, toi aussi, fais de méme » ( Lc 10, 37) — sont
un commandement qu’un chrétien doit entendre résonner chaque jour dans son
coeur.?®

Prendre soin des pauvres et faire preuve d'humilité.

Dans I'Exordium Magnum, I'un des premiers documents de I'Ordre, les fondateurs de
Citeaux sont décrits comme « les pauvres hommes du Christ » (EM 13) ; « ces pauvres du
Christ » (EM 18). Saint Etienne est décrit comme « le pauvre homme du Christ » (EM 24).
Leur pauvreté est liée a la pauvreté du Christ (EM 20 ; 25). Citeaux ouvrit ses portes non
seulement a la noblesse mais aussi aux pauvres. « Une foule innombrable d’hommes de
tout age et de toute condition, nobles, bourgeois, pauvres, remplirent cette creche du
Christ, garnie des langes de son innocence.» (EM 21) Citeaux elle-méme est décrite
comme « pauvre et petite » (EM 21).

27 Carta Caritatis, 7.4.
28 Fratelli tutti, 66; Dilexit te, 107.



Le pape Léon dit :
La ou les moines et les moniales ont ouvert leurs portes aux pauvres, I'Eglise a
révélé avec humilité et fermeté que la contemplation n’exclut pas la miséricorde
mais I'exige comme son fruit le plus pur.?®

La contemplation requiert la pauvreté, c'est-a-dire I'attitude spirituelle d'un désir de
dépendance totale envers Dieu. Thomas Merton a écrit dans Nouvelles semences de
contemplation :
La contemplation est emportée par Lui dans Son propre royaume, Son propre
mystere et Sa propre liberté. C'est une connaissance pure et virginale, pauvre en
concepts, encore plus pauvre en raisonnement, mais capable, par sa pauvreté
et sa pureté mémes, de suivre la Parole « ou qu'll aille.”°

Lorsque nos Fondateurs et les premiers moines de Citeaux sont décrits comme pauvres,
cela dépasse la réalité physique. C'est aussi une référence a une expérience de
dépendance totale envers Dieu. Cela équivaut a l'attitude d'humilité qui caractérise la
maniére paradoxale dont le Christ, selon la tradition chrétienne, révéle sa divinité. Saint
Augustin dit : « Que ceux qui deviennent orgueilleux aient honte, car Dieu-est humble en
Jésus. »3!

Une vision spirituelle de la pauvreté n'est pas une excuse pour la pauvreté, mais une
dépendance consciente et une concentration sur la bonté gracieuse de Dieu, que la
pauvreté devrait entrainer pour ceux qui la prennent volontairement sur eux-mémes. La
pauvreté devient le signe d'unité avec Dieu dans la suite du Christ. Son identité n'est rien
d'autre qu'une ouverture et une dépendance a la présence de Dieu, qu'll incarne
paradoxalement pleinement en ne s'y accrochant pas comme une possession, mais en
s'en vidant et en la recevant ainsi en retour (Phil. 2 : 6-9).%2

La pauvreté et la privation ne sont pas bonnes en elles-mémes. Si c'était le cas, ils
fonctionneraient comme une sorte de possession. Le fait est que la pauvreté fait référence
a la dépendance envers Dieu qui donne la vie, et c'est cette dépendance envers Dieu qui
exige l'acceptation dans la pauvreté. Le théologien néerlandais et laic dominicain Erik
Borgman déclare :

Partager la pauvreté avec la foi signifie la voir comme I'espace ou I'abondance

de la bonne vie, dans une optique pour laquelle les gens ont été créés par Dieu,

est donnée et présente dans le désir de celle-ci et dans la vie qui porte ce désir.

Ne pas s'accrocher a ce que vous avez, mais le considérer comme une « perte

» (cf. Phil 3:7-8) a la lumiére de ce qui va arriver, dépendant consciemment et

avec confiance de ce qui sera ensuite donné avec grace. La foi doit donc, comme

Jésus Christ, descendre dans ce qui est marginal et pauvre, indépendant et non

complaisant. Car de ce qui a été brisé par la dépendance et I'espérance, I'avenir

de Dieu nait. 33

Borgman étend méme cette expérience de pauvreté a la priere, plus précisément la priére
de Jésus sur la croix : Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné ?

2 Dilexit te, 58.

%0 Thomas Merton, New Seeds of Contemplatie, New York: New Directions, 1961, p. 7.

31 Augustinus, Sermo CXXIII, n.1. Cité dans E. Borgman, Alle dingen nieuw, Een theologische visie voor de 21ste
eeuw. Inleiding en invocatio. Utrecht, 2020. Blz. 108.

32 Cfr. Borgman, p. 110.

33 Borgman, 111-112,



Selon I'Evangile, ce cri de privation et de perte ultimes dissimule la percée
définitive de 'avenir de Dieu pour tout. Dieu partage avec nous la pauvreté de
I'abandon de Dieu et, de cette maniére, la transforme en une forme précaire de
proximité.34

Cette vision de la pauvreté spirituelle et de I'humilité se retrouve également dans les écrits
du Bienheureux Christian de Chergé. La pauvreté n'est pas avant tout économique mais
surtout relationnelle et spirituelle. Nous avons déja vu que la pauvreté signifie : une
condition de vie partagée avec les pauvres (les travailleurs), une distance consciente du
pouvoir, une pensée efficace et des possessions, une forme d'incarnation dans une réalité
sociale concréte. Cela devient explicite lorsqu'il parle d'un travail monastique qui n'a de
sens que s'il est vécu « en solidarité avec les PAUVRES » et avec « la FOULE des
TRAVAILLEURS ».% La pauvreté n'est donc pas un objectif ascétique en soi, mais une
fagon de vivre non pas au-dessus, mais parmi d'autres.

Cette pauvreté choisie présuppose et nourrit I'humilité. L'humilité comme attitude
fondamentale d'écoute, de réception et de dépendance:

e ['humilité devant Dieu (ne pas déterminer le sens ou le fruit de I'ceuvre soi-méme),

e ['humilité face a la réalité (acceptation de la lenteur, de la limitation, de la non-
rentabilite),

e humilité envers les autres, en particulier les musulmans et les pauvres.

Christian de Chergé s'oppose explicitement a la logique moderne de l'efficacité et des
résultats immeédiats. Il parle d'« une forme d'efficacité qui n'est pas trés accessible de nos
jours avec ses retours immédiats ».%® D'un point de vue théologique, c'est une attitude
humble : I'ceuvre porte ses fruits, mais pas nécessairement de maniére visible, mesurable
ou appropriée.

Pour Christian de Chergé, la pauvreté est la forme concrete de la vie dans laquelle
I'hnumilité prend forme, et I'humilité est I'attitude intérieure qui rend la pauvreté viable et
féconde.

La pauvreté sans humilité deviendrait idéologique ou héroique ; I'hnumilité sans pauvreté
deviendrait abstraite ou intérieure. Dans Tibhirine, les deux sont incarnés par le travail,
l'austérité, la lenteur et I'existence partagée.

Nos freres de Tibhirine témoignent du fait que la pauvreté n'est pas la privation, mais la
liberté des possessions et du pouvaoir. lls témoignent aussi d'une humilité qui n'est pas de
l'auto-dégradation, mais un amour de la vérité sur sa propre place, en tant qu'étre humain
et en tant que communauté. Cela nous améne a une vision positive et évangélique de la
pauvreté.

lll. Une vision évangélique de la pauvreté

% 1dem, 112.
3 C. de Chergé, chapitre du 21.01.1993, Dieu pour tout jour. Chapitres de Pére Christian de Chergé a la
communauté de Tibhirine (1986-1996), p. 424. ‘C’est alors que le travail monastique peut prétendre servir une unité
sans fronticres, et s’exercer en solidarité avec les PAUVRES [...] et avec « la FOULE des TRAVAILLEURS » qui ont
droit, eux aussi, a découvrir leur dignité et leur liberté dans ce monde du travail si fortement marqué par les
discriminations et 1’oppression.’
3 C. de Chergé, lettre en réponse a son pére (01.05.1969), Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espérent.
Autobiographies spirituelles, p. 319. ‘Il y a au sein d’une vocation tournée vers la priére, un type d’efficacité peu
accessible a notre époque de rendement immédiat : il s’agit de se mettre a 1’échelle de 1’éternel pour comprendre la
logique de certains appels du Seigneur.’

10



Dans l'exhortation apostolique Dilexit te, le pape Léon XIV souligne que la pauvreté ne
doit pas étre comprise exclusivement comme un probleme social ou économique, mais
aussi comme la révélation de la dignité radicale des étres humains, comme lieu de
rencontre avec Dieu, et comme appel a I'amour et a la solidarité. C'est précisément cette
interprétation évangélique du concept de pauvreté qui nous aide a mieux comprendre
notre voeu de conversatio morum, qui inclut la pauvreté, et peut nous aider a montrer que
notre engagement envers les pauvres peut aussi s'accompagner d'un changement de
mentalité qui peut avoir un impact au niveau culturel.®’

La pauvreté réveéle la dignité radicale des étres humains

Dieu ne t'aime pas pour ce que tu possedes ou accomplis, mais pour ce que tu es. La

pauvreté révele donc le mensonge selon lequel la valeur humaine dépend du succes ou

des possessions ; les pauvres ne sont pas vus comme « déficients », mais comme

pleinement humains, soutenus par I'amour de Dieu. En ce sens, la pauvreté a un pouvoir

prophétique ; cela rappelle a I'Eglise et a la société ce qui compte vraiment.
Quand je rencontre une personne dormant exposée aux intempéries, dans une
nuit froide, je peux considérer que ce tas est un imprévu qui m’arréte, un
délinquant désceuvré, un obstacle sur mon chemin, un aiguillon génant pour ma
conscience, un probléme que doivent résoudre les hommes politiques, et peut-
étre méme un déchet qui pollue I'espace public. Ou bien je peux réagir a partir
de la foi et de la charité, et reconnaitre en elle un étre humain doté de la méme
dignité que moi, une créature infiniment aimée par le Pére, une image de Dieu,
un frere racheté par Jésus-Christ. C’est cela étre chrétien ! Est-il possible de
comprendre la sainteté en dehors de cette reconnaissance vivante de la dignité
de tout étre humain ? ».38

La pauvreté comme lieu de rencontre avec Dieu.

La pauvreté matérielle peut (pas automatiquement, mais souvent) conduire a une
ouverture intérieure, a une dépendance et a une confiance ; Ceux qui ont peu peuvent
ressentir plus vivement que la vie est un cadeau. Cela est en accord avec l'idée
évangélique des pauvres en esprit, des gens qui ne placent pas leur sécurité dans leurs
biens, mais dans leur relation avec Dieu et avec les autres.

Le pape Léon dit dans Dilexit te :
le contact avec ceux qui n’ont ni pouvoir ni grandeur est une maniére
fondamentale de rencontrer le Seigneur de I'histoire. A travers les pauvres, Il a
encore quelque chose a nous dire.®

La pauvreté comme appel al'amour et a la solidarité

Elle rend visible I'amour de Dieu a travers les autres (miséricorde, justice, charité) ; les
pauvres ne sont pas seulement des bénéficiaires, mais aussi des porteurs de la présence
de Dieu (ce que vous avez fait a I'un de ces plus petits. Dans le Dilexit te, la pauvreté n'est
pas seulement percue comme un objet de pitié, mais comme une vocation dans laquelle
I'amour et la solidarité prennent une forme concrete et ou I'amour chrétien est lié a la lutte
pour la justice et la dignité humaine.

Les trois citations suivantes de Dilexit te illustrent clairement cela :

37 Cf. Dilexit te, 11.
38 | e Pape Francois, Gaudete et Exsultate, 98; Le Pape Leo Dilexit te, 106.
% Dilexit te, 5.
11



L'amour pour le Seigneur, donc, fait un amour pour les pauvres ... le méme Jésus
qui nous dit : « Tout comme tu I'as fait a I'un de mes plus petits freres et sceurs,
tu m'as fait ca a moi » (Mt 25:40). ... Chez les pauvres, il continue de nous
parler.*

Mon Dieu... a une place spéciale dans son cceur pour les pauvres ... et il nous
demande, a nous Eglise, de faire un choix décisif et radical en faveur des plus
faibles.*

La condition des pauvres... défie constamment nos vies, nos sociétés... et 'Eglise
... Si nous restons insensibles a ce cri, les pauvres pourraient bien crier vers le
Seigneur contre nous....*2

Conclusion

Freres et sceurs, j'ai commenceé cette lettre circulaire au Nigeria, et je la termine en
Indonésie. Dans ces deux pays, j'ai eu le privilege de visiter les deux plus jeunes
fondations de I'Ordre. Les fréres d'Akokwa comme ceux de Penggadoban vivent dans des
conditions trés pauvres, mais dans les deux communautés, j'ai pu ressentir la joie de la
pauvreté parce que les fréres vivent avec la conscience que Dieu aime chacun d'eux. La
vie dans ces nouveaux fondements vous ramene a I'essence de la vocation : la
dépendance totale a Dieu. lls témoignent de la dignité radicale de chaque étre humain
dans des sociétés dominées par la violence et la corruption (Nigeria) et au milieu de la
destruction de la forét tropicale a des fins économiques (Indonésie). lls témoignent du
monastere comme lieu de rencontre avec Dieu. Akokwa porte le magnifique nom de Porta
Coeli, porte du ciel, et Penggadoban signifie dans la langue locale quelque chose comme
lutte, en référence a la lutte du patriarche Jacob contre I'ange pres de la riviere Yabbok
(Genese 32).

Les deux nouvelles fondations montrent non seulement a quel point les freres prennent au
sérieux I'appel a aimer les pauvres et a vivre en solidarité avec les personnes qui les
entourent. lls appellent également a I'amour et a la solidarité de toutes nos communautés
pour répondre a leurs besoins. Mais par-dessus tout, ils montrent que prendre soin des
pauvres comme appel a I'amour et a la solidarité est leur priere constante. Dans Dilexit te,
le pape Léon souligne cela en donnant I'exemple de sainte Claire :

Sa vie cachée de priere fut un cri contre la mondanité et une défense silencieuse

des pauvres et des oubliés.*

A la fin de cette lettre circulaire, je veux citer Isaac de L’Etoile:
Courage, alors, fréres et sceurs ; c'est a nous, pauvres, d'écouter le Pauvre qui
recommande la pauvreté aux pauvres. Quelqu'un qui parle d'expérience, il faut
le croire ; Christ est né pauvre, a vécu pauvre, et est mort pauvre. Il voulait mourir
; Certainement, il ne voulait pas devenir riche. Croyons la Vérité lorsqu'il nous
parle du chemin de la vie. Si c'est difficile, c'est bref, tandis que le bonheur est
éternel. C'est étroit mais il mene a la vie et nous méne vers la liberté ; Cela nous
placera dans un endroit ouvert. C'est raide, bien sdr, car elle monte en pente, elle

40 1dem.
41 1dem, 16.
42 1dem, 9; 8.
3 Dilexit te, 65.
12



atteint le paradis ! Nous devons donc étre légérement équipés, pas lourdement
encombrés, pour l'ascension.*

Freres et sceurs, j'espere que vous prendrez tous I'exhortation apostolique du pape Léon,
y réfléchirez et la traduirez en actions concrétes de soin des pauvres au sein et autour de
votre communauté, mais aussi entre les communautés et régions de I'Ordre. Que les
pauvres, ainsi que votre propre expérience de la pauvreté, vous rapprochent de Jésus, le
« Pauvre », qui était riche mais est devenu pauvre pour vous. Que Notre-Dame de
Citeaux nous accorde I'amour ardent pour prendre soin les uns des autres car, Deus
dilexit te, Dieu aime chacun de nous personnellement !

Fr. Bernardus Peeters ocso
Abbé général

Abbaye de Rawaseneng, 20 janvier 2026
Mémoire du Bienheureux Cyprien Michael Tansi

44 |saac de I’Etoile, Sermo 1.19.
13



1sur3 Intro & Chap 1

« JE T'Al AIME »

(Ap 3,9)

dit le Seigneur, malgré notre
faiblesse. (1)

Jésus s'identifie
« aux derniers de la société »
(Dilexit Nos, Frangois). (2)

Tous les chrétiens sont
maintenant invités a percevoir le
lien fort qui existe entre :

&
L'APPEL A NOUS
LAMOUR RAPPROCHER
DU CHRIST DES PAUVRES (3)

wisy

Y —————— La condition des pauvres est un CRI qui
EXHORTATION APOSTOLIQUE interpelle constamment notre vie. (9)

. DILEXT TE

DU SAINT PERE LEON XIV
SUR LAMOUR ENVERS LES PAUVRES

L'action de Dieu prend

i &) £
/ \\\ | soin de ceux qui sont
. discriminés et

opprimés. (1¢)

=

\ Il nous demande également, a nous,
. son Eglise, de faire un choix décisif et
\\\ radical en faveur des plus faibles. (1¢)

POURQUOI ?

e L'engagement en faveur des pauvres est
INSUFFISANT. (10)

e L'engagement a éliminer les causes structurelles
de la pauvreté est INSUFFISANT. (10)

e Un CHANGEMENT DE MENTALITE est
nécessaire pour briser le cycle : (10-11)

Nous ne devons pas baisser la
garde face a la pauvreté ! (12)

Méme les chrétiens, en de nombreuses
occasions, se laissent contaminer par des
idéologies de ce monde, des jugements
injustes et des conclusions trompeuses. (15)

P

Reproduction de la
pauvreté

L'absence de changement
maintient la pauvreté et accroit
les inégalités.

L'Evangile ne peut pas étre remplacée
par ces idéologies ! (15)

! Nous devons nous consacrer a cette
| préférence pour les pauvres afin de fonder
avec Dieu un Royaume de justice, de
fraternité et de solidarité. (1¢)

Culture de I'accumulation ™

e Illusion du bonheur dans la

richesse et la réussite sociale.

° Systémes injustes
Structures favorisant les plus forts et
concentration de pouvoir.

;Y
%

L \
DICASTERE POUR LE SERVICE DU
El,;f@ﬁlil 4% DEVELOPPEMENT
it ;&% HUMAIN

INTEGRAL

e Exclusion et inégalités
Des millions de personnes marginalisées,
— conditions indignes.

Indifférence sociale N
La souffrance des pauvres est rendue invisible. A

www.humandevelopment.va




2 sur 3

Depuis deux mille ans, I'Eglise marche aux cétés des pauvres et
prend soin d'eux, ce qui a toujours été une partie essentielle de

Chap 2 & Chap 3

EXII()RTATI()N AP()ST()LILVU

DILEXI TE

sa mission.

Dieu s'est tourné vers ses créatures, prenant soin de leur

condition humaine et, par conséquent, de leur pauvreté. (16)

Il existe un lien indissoluble entre notre foi et les pauvres : (36)

QUE NOUS DISENT LES
ECRITURES ? (CHAP.2)

e Ancient Testament : Dieu est présenté comme |'ami et le
libérateur des pauvres.

¢  Ancient Testament : Dieu, refuge du pauvre, a travers les
prophétes. (17)

e Désle début, I'amour de Dieu se manifeste avec une vive

DU SAINT PERE LEON XIV
SUR LAMOUR ENVERS LES PAUVRES

intensité a travers la protection des faibles et des plus démunis.

Jésus, le Messie : dans son Incarnation, il a pris la condition de

Soins des malades :
Saint Jean de Dieu,
Saint Camille de Lellis,
Sainte Louise de
Marillac, Saint Vincent
de Paul, Sceurs
Hospitaliéres.

Ordres mendiants
itinérants :
Franciscains,

Péres de I'Eglise :

lls reconnaissaient dans les
pauvres un moyen
privilégié d'accéder a Dieu,
une maniére particuliére de
le rencontrer.

Tradition chrétienne :

Vie monastique et
détachement radical :
Saint Basile le Grand,
Saint Benoit de Nursie,
Saint Bernard de
Clairvaux, Monastéres
bénédictins et
cisterciens.

Education des pauvres :
Saint Joseph Calasanz,
Saint Jean-Baptiste de

QUE NOUS ENSEIGNE LA TRADITION DE
L'EGLISE JUSQU'A AUJOURD'HUI ? (CHAP. 3)

lls ont rappelé que I'Evangile
n'est annoncé correctement
que lorsqu'elle pousse a
toucher la chair des plus
démunis.

Libérer les prisonniers :
Saint Jean de Matha et
Saint Félix de Valois
(Trinitaires), Saint Pierre
Nolasque et Saint
Raymond de Penafort
(Mérédistes).

serviteur, devenant semblable aux hommes.

e La pauvreté de Jésus peut se résumer a sa condition d'exclu.

e  Jésus se présente au monde non seulement comme le Messie

pauvre, mais aussi comme le Messie des pauvres et pour les

pauvres. ;
e «ll m'a envoyé porter la Bonne Nouvelle aux pauvres » g 1T
®* «Amen, je vous le dis : chaque fois que vous |'avez fait a I'un de Nt A

ces plus petits de mes fréres, c'est a8 moi que vous I'avez fait »

La Salle, Saint Marcellin
Champagnat, Saint Jean
Bosco, Ursulines,
Maftresses pieuses.

Dominicains,
Augustins,
Carmélites.

Aux cétés des derniers : Mouvements populaires :

Sainte Thérése de P 4 solidarité qui lutte contre
Calcutta, Sainte Dulce A ¥ les causes structurelles de
des Pauvres, Saint Benoit = = & la pauvreté et de l'injustice.

Menni, Saint Charles de
Foucauld, Sainte Katharine
Drexel.

Les pauvres : trésor et visage vivant de I'Eglise

Tous ces exemples nous enseignent
que servir les pauvres n'est pas un

geste a faire « d'en haut vers le bas »,

mais une rencontre entre égaux, ou
le Christ est révélé et adoré. (79)

Au fil des siécles, les Ecritures ont
exhorté le coeur des chrétiens & aimer
et a accomplir des ceuvres de charité,
telles des graines fertiles qui ne
cessent de porter leurs fruits. (34)

Les pauvres sont les trésors de
I'Eglise. Saint Ambroise se demande :
« Quels trésors sont plus précieux
pour Jésus que les personnes dans
lesquelles il aime se révéler ? » (38)

e Accompagner les

7 migrants :

exemples bibliques
(Abraham, Moise, Marie
et Joseph, Jésus) ;

Saint Jean-Baptiste
Scalabrini,

Sainte Franceska Saverio
Cabrini.

DICASTERE POUR LE SERVICE DU

e DEVELOPPEMENT
;%% HUMAIN

INTEGRAL

www.humandevelopment.va



3sur3

Chap 4 & Chap 5

LE DEFI CONTINU A LA LUMIERE DE LA
DOCTRINE SOCIALE DE L'EGLISE :

De Rerum Novarum (1891) a Aparecida
(2007) et aux derniers Papes :

La doctrine sociale de I'Eglise a approfondi de plus en
plus un choix préférentiel pour les pauvres.

Les Papes et les Conciles ont réaffirmé :

L'Eglise comme
Eglise des pauvres.
(84)

é\

Jean Paul Il :
postule la primauté
dans |I'exercice de
la charité ; le travail
humain est au coeur

de la question

sociale. (87)

Le pauvre comme
représentant du
Christ. (85)

.‘ ]
&

Benoit XVI :
aimer signifie
ceuvrer pour le bien
commun et la faim
nait de |'absence
d'institutions justes.
(88)

La destination

universelle des biens :

la fonction sociale de
la propriété. (86)

7 ED

(%

A\

Francois :
dénonce la dictature
d'une économie qui
tue et met en garde

contre |'aliénation
sociale qui normalise
['égoisme et
I'indifférence. (92)

L'Eglise porte un regard particulier sur toute I'humanité
qui souffre et qui pleure : elle lui appartient, de droit

évangélique. (85)

EXII()RTATI()N AP()ST()LILVU

DILEXI TE

DU SAINT PERE LEON XIV

SUR LAMOUR ENVERS LES PAUVRES

PARABOLE DU BON SAMARITAIN
AUQUEL D'ENTRE EUX RESSEMBLEZ-VOUS ?

INDIFFERENCE

Ce sont la les
symptémes d'une
société malade, car elle
cherche a se construire
en tournant le dos a la
souffrance. (107)

Comment répondre ?

e En favorisant les
espaces qui
connectent, mettent en
relation et promeuvent
la reconnaissance de
['autre. (96)

e En s'engageant
a résoudre
les causes
structurelles de
la pauvreté. (94)

¢ En faisant entendre
notre voix pour
dénoncer les
structures injustes. (97)

e En contribuant a
I'élaboration de
politiques efficaces
pour la
transformation de
la société. (97)

¢ En promouvant des opportunités d' emp|0|
afin que chacun puisse gagner sa vie d'une
maniére plus conforme a sa dignité. (115)

Nous avons pris
I'habitude de détourner
le regard, de passer a
coté, d'ignorer les
situations. (105)

REJET ABANDON

« Va, et toi aussi, fais de méme »
(Lc10,37) €st un commandement
qu'un chrétien doit entendre
résonner chaque jour dans son
coeur. (107)

Ou va I'Eglise aujourd'hui ?

La miséricorde ne peut attendre ; nous sommes
appelés a donner, a toucher la chair souffrante des
pauvres, en construisant une Eglise qui ne sache
qu'aimer et accompagner les plus fragiles.

« Une Eglise qui ne met pas de limites a I'amour, qui
ne connait pas d'ennemis a combattre, mais
seulement des hommes et des femmes a aimer, est
I'Eglise dont le monde a besoin aujourd'hui. » (120)

Pape Léon XIV

DICASTERE POUR LE SERVICE DU

e DEVELOPPEMENT
;&% HUMAIN

INTEGRAL

Efﬁ
Fm

www.humandevelopment.va



